
 

1 
 

  الباب الثالث

  القضاء والقدر وإرادة الإنسان الحرة

  :مقدمة

 تعني هذه الكلمة في مشتقاتها أيضا. هي القدر" Destiny"إن الكلمة العربية المقابلة لكلمة 
ويعرفها علماء المسلمين بأنها . ، إعطاء مقدار وشكل محددين والتقسيم والحكم التحديد

  .تدبير إلهي وتحديد وحكما لخلق الأشياء

  :نظر للآيات التالية ذات الصلة قبل ان نمضي قدما في مناقشة موضوع القضاء والقدرنل

 "عيو وا إِلَّا ههلَمعبِ لَا يالْغَي حفَاتم هنْدعإِلَّا و قَةرو نقُطُ ما تَسمرِ وحالْبو ري الْبا فم لَم
الأنعام )"٥٩(يعلَمها ولَا حبة في ظُلُمات الْأَرضِ ولَا رطْبٍ ولَا يابِسٍ إِلَّا في كتَابٍ مبِينٍ 

إِنَّا نَحن " )٧٥: النمل" () ٧٥(بٍ مبِينٍ وما من غَائِبة في السماء والْأَرضِ إِلَّا في كتَا"٥٩:
) ١٢(نُحيي الْموتَى ونَكْتُب ما قَدموا وآَثَارهم وكُلَّ شَيء أحصينَاه في إِمامٍ مبِينٍ 

عنْد اللَّه وإِنَّما أَنَا قُلْ إِنَّما الْعلْم ) ٢٥(ويقُولُون متَى هذَا الْوعد إِن كُنْتُم صادقين )"١٢:يس"(
 بِينم يرالملك)(٢٦(نَذ(  

  .يعني القضاء والتنفيذ محدد سلفا او مقدر سلفا ،. "يأتيان بمعني واحدا إن القضاء والقدر

كل شيء موجود . الكون ككل ، يكون معلوما لدى االله وتشمل معرفته كل الفضاء والزمن
  .ووظيفة او مهمة ، وصفات محددةفي علمه ويعين الى كل شيء معين عمر 

لدى المؤلفين معرفة شاملة ودقيقة بالكتب التي سيكتبونها ، : أنظر إلى المماثلة التالية
ويرتبوا محتوياتها قبل كتابتها يكون القدر في هذا المعنى مطابق تقريبا للمعرفة الإلهية أو 

ويعني القدر أيضا ان االله "). الإمام المبين"أو (يدعى أيضا اللوح المحفوظ . مسميا له
  .تعالى يفعل أي شيء وفقا لتدابير معينة ومحددة وبتوازن دقيق



 

2 
 

والسماء رفَعها ووضع الْميزان ) ٦(والنَّجم والشَّجر يسجدانِ ) ٥(الشَّمس والْقَمر بِحسبانٍ  "
الرحمن " )٩(وا الْوزن بِالْقسط ولَا تُخْسروا الْميزان وأَقيم) ٨(أَلَّا تَطْغَوا في الْميزانِ ) ٧(
اللَّه يعلَم ما تَحملُ كُلُّ أُنْثَى وما تَغيض الْأَرحام وما تَزداد وكُلُّ شَيء عنْده بِمقْدارٍ ) "٩(
  ٨:الرعد") ٨(

نس إضافة الى كل ما يحتويه ، توضح إن التدبير والتوازن الدقيقة للكون والنظام والتجا
ذا فالمشيئة الإلهية ل. توضيحا جليا بأن االله تعالى يحدد ويدبر ويخلق ويحكم كل شيء 

التأكيدات مثل الحتمية ، وقد أيدها العديدون بمن فيهم بعض الماركسيين ،  هذه. موجودة
  .لقدروتوضيح هذا النظام الكوني البين والادارة انما هو اعتراف ضمني با

يمكن  وفقا للإسلام ، فإن الحتمية المطلقة لا: لكن يجب ان نوضح نقطة واحدة هنا
  .ينساناستخدامها في سياق الفعل الإ

حيث استمر (إن للبذور كلها اشكالا موزونة ومتناسقة ونظام الكون رائع ومنسجم 
لحكم االله يبرهن على ان أي شيء يحدث وفقا ) مليارات السنين بدون اعاقة او انحراف 

إن أي بذرة او بيضة انثى عبارة عن حالة شكلتها القدرة الإلهية حيث . تعالى المطلق
ادخلت فيها القدرة الالهية تاريخ مستقبل حياة هذه الكائنات إضافة للمبادئ التي تحكم 
حياتها حيث تكون مسجلة مسبقا في البذرة او البيضة المخصبة باعتبارها عوامل 

  .وعمليات تحديد

ساسية واحدة ، ومع ذلك فهنالك اختلاف نباتات والكائنات الحية من مواد أكلت اللقد شُ
تنمو النباتات والكائنات الحية من نفس عناصر . غير محدود تقريبا بين الانواع والافراد

وحتى الآن هنالك مثل هذا التنوع . ظهر انسجاما وتناسبا كبيرينالتشكيل الاساسية وتٌ
  .كل كائن يتلقى شكل وقدر محددين ان يجبرنا على ان نقررالغني الذي 

  .هذان الشكلان والقدران المحددين يقررهما القدر الإلهي



 

3 
 

  :الإمام والكتاب المبين

مما يبرهن الإمام المبين ويوضح الكتاب : عن قدر ظهور بذرة يتم بطريقتين: مثال
الالهي، وتشمل كل الاشياء  إن الإمام المبين هو تسمية أخرى للمعرفة والامر. المبين

. وهو أن أي شيء او حدث موجود مسبقا لدى المعرفة الالهية. والاحداث في الكون
وعندما يحين وقت قدومهم للعالم أو عندما تحضرهم إرادة االله للعالم فسيكسيهم عندها حياة 

  .الوجود

تنتهي وسينمو منهال حياة النبات الذي تحوي البذرة مستقبيشير الإمام المبين الى هذا ، 
وتكون النباتات . حياة النبات ايضا الى بذور ، كل منهما قد يعتبر بمثابة ذاكرة للنبات

الجديدة التي ستنمو من هذه البذور مطابقة تقريبا للنبات الاصل ، لأن لا احد منها لديه 
لمعرفة بجانب أنها تخدم كمماثلة للإمام المبين والقدر وا. روح واعية  وهبة إرادة حرة

إضافة توافق ذاكرة الإنسان في مملكته الإلهية ، تدل الحبوب ايضا على اللوح المحفوظ و
لذلك ، ولان البذرة تدل على ان تواريخ حياة المخلوقات مسجلة ، فهي تشير ايضا الى ما 

  .بعد الحياة

. لية للكونان الكتاب المبين هو تسمية أخرى للارادة الالهية وقوانين االله الخلاقة والتشغي
اذا اشرنا الى الامام المبين باعتباره قدر رسمي او نظري ، فيمكننا ان نشير الى الكتاب 

ان شكل النمو الكامل المستقبلي للنبات او الكائن الحي الذي . المبين باعتباره قدرا فعليا
  .يوضح كل محتويات البذرة او البيضة المخصبة يمكن ان يفهم على انه قدرا فعليا

المخصب إلى القدر حي ، مثل البذور او النباتات او البيض  كأئن ختصار ، يشير أيوبا
والحكم ، اضافة للتدبير والتخصيص والتمييز ، إن الاحلام الحقيقية التي  الإلهي والتحديد

تخبرنا باحداث مستقبل حقيقة هي مؤشر آخر لا ينكر على القدر أو التحديد الإلهي 
  .المسبق



 

4 
 

  

  الإيمان بالقدر هو واحدا من أساسيات الإيمان؟لماذا : سؤال

يقودنا غرورنا وضعف عبادتنا لأن نعزو انجازاتنا واعمالنا الحسنة لانفسنا : الإجابة
) ٩٦(واللَّه خَلَقَكُم وما تَعملُون  (لكن ينص القرآن بوضوح . ونشعر بالفخر من ذاتنا

لب أعمالا حسنة وهي التي توجدها قدرة يعني ذلك ان الرحمة الإلهية تتط)٩٦: الصافات(
إذا اجرينا تحليلا لحياتنا نلاحظ اخيرا ونعتر ان االله يوجهنا نحو . المولى عز وجل 

  .الافعال الحسنة ويمنعنا دائما من فعل الشيء الخاطيء

إضافة إلى انه وهبنا قدرة وقوة ووسائل كافية لانجاز عدد من الاشياء ، فقد مكننا االله من 
ومثلما وجهنا االله الى الاعمال الحسنة . حظ العديد من الانجازات والاعمال الحسنةان نلا

وسببنا الى الارادة ومن ثم فعلها ن فان السبب الحقيقي لاعمالنا الحسنة هو الارادة 
يمكن ان نملك أعمالنا الحسنة فقط بالايمان والعبادة الحقة والصلاة لنكون . الالهية

اذا . يق الواعي بالحوجة لفعلها ، وان نكون سعداء بقضاء االله مستحقين لها ، والتصد
اعطينا هذا ، فليس هنالك سببا كافيا لكي نتباهى او نتفاخر ، لكن بالاحرى ن يجب ان 

  .نظل متواضعين وشاكرين الله

من الجانب الاخر، فاننا نحب  ان ننكر مسئولية خطايانا واثامنا وذلك بإرجاعها الى القدر 
ان كان االله لا يحب هذه الاعمال ولا يوافق عليها ، فهي جميعا تخصنا  لكن ومنذ

يسمح االله بالخطايا ويمنحها اشكالا خارجية ، فاذا كانت . وارتكبتها افعال ارادتنا الحرة
  .ان الخطايا هي نتيجة قرارنا ، عبر ارادتنا الحرة للخطيئة. بغير ارادتنا ن فستكون عبثية

لى الاعمال الحسنة ، حتى الهامه لنا بها ، ولكن عبر ارادتنا الحرة يدعونا االله ويوجهنا ا
اضافة لذلك ، يجب ان نوجه انفسنا ونعظمها . للخطيئة عبر التوبة وطلب المغفرة لها 

  .لفعل الاعمال الحسنة ، بالصلاة والعبادة والثقة في االله



 

5 
 

الدينية والامتناع عن بإختصار ، لأن لدينا إرادة حرة وفرض علينا اتباع الالتزامات 
إن القدر الإلهي موجود ، . الخطيئة والاعمال السيئة ، لايمكننا ان نرجع خطايانا إلى االله 

لدينا إرادة حرة . لذا لا يفتخر المؤمنين بأعمالهم الحسنة لكن بالأحرى يشكرون االله عليها
  .، لذا فإن شهوات المعصية عواقب خطاياها

والاسوأ ، هو . دائما ما نتذمر من أحداث ومصائب الماضي نقطة مهمة وهي أننا: ثانيا
أننا في بعض الاحيان نيأس ونترك انفسنا لنمط حياة فاجرة ، وقد نبدأ حتى بالتمر من 

ومع ذلك، يسمح لنا القدر بنسب احداث ومصائب الماضي اليه ، لذلك يمكننا تلقي . االله
  .الفرج والطمأنينة والسلوى

اضي يؤخذ في الاعتبار على ضوء القدر ، وماهو قادم ، مثل إن كل ما حصل في الم
بهذه الطريقة ، فإن . الخطايا وأسئلة المسئولية ، يجب أن نحيلها الى ارادة الانسان الحرة 

  .يتوافقان) رأي المعتزلة(النقيضين القضاء والقدر ونكران دور القدر في افعال الانسان 

  :القضاء والقدر

، يكون االله وراء كل مقدرتنا على المقارنة والتصور تماما ،  لإلهيفي العلاقة بالعلم ا
لذلك يمكنننا فقط اكتساب بعض المعرفة لخصائصه واسمائه ، وليس ماهيته الالهية ، 

ولفهم اعماله ، نلجأ في بعض الاحيان . وذلك عبر التأمل في اعماله وكائناته ودراستها
وهو الَّذي يبدأُ الْخَلْقَ ثُم يعيده وهو أَهون علَيه (ة للمقارنات كما سمح به في الآية القرآني

 يمكالْح زِيزالْع وهضِ والْأَرو اتاومي السلَى فثَلُ الْأَعالْم لَهالروم ٢٧) ٢٧(و  

ارنات قد نحظى بلمحة للعلاقة بين القضاء والقدر والمعرفة الالهية وذلك بالتفكر في المق
  :التالية

اولا ، يجب . أفترض رجلا ماهرا جدا ، مهندس ومعماري وبناء ، يريد بناء منزل فخم 
ثم يرسم مخططا ) . المنزل موجود في عقله(عليه تحديد  أي نوع منزل يريد بناءه 



 

6 
 

يكتسب (بعد ذلك ، يبني المنزل وفقاً للمخطط ). يوجد المنزل كتصميم حقيقي أو خطة(
ولأن الناس بإمكانهم رؤية المنزل ، تسجل صورته في عدد كبير ). مادياالمنزل وجودا 

وحتى لو تحطم المنزل كليا ، سيبقى في هذه الذواكر وفي عقل البناء . من الذواكر
  ).يكون الشكل النهائي للمنزل موجودا حيث يكتسب نوعا من الخلود(وخطته 

ن لديها محتواه الكامل أو معرفة قبل الشروع في كتابة كتاب ، يجب على المؤلفة ان يكو
ولجعل هذه المعرفة او المعنى ). يوجد الكتاب كمعرفة أو معنى(بمعناه الكامل في عقلها 

مرئية ومعروفة ، يجب ان تعبر عنها بالكلمات وقبل فعل هذا ، يجب عليها ان تنظمها 
فسيظل باقيا وحتى لو تدمر الكتاب أو اختفى ، ). وجود مادي(، ومن ثم تدونها ) مخطط(

  .في ذواكر هؤلاء الذين قرأوه أو سمعوا به ، وفي عقل المؤلفة

وحتى لو كان الشيء . هو وجود لماهية الشيء  –الموجود في ذهن  –هذا الوجود 
لذا ، ورغم ان . موضع السؤال يم يدون او يطبق ، فستوجد معرفته او معناه في العقل

او تعرف في هذا العالم ، تكون ماهية الوجود المعرفة والمعنى تحتاجان لطريقة كي ترى 
  .، حيث يعتمد عليها الوجود المادي

قد ذكر القرآن الكريم هذا و. كذلك لدى االله معرفة كاملة ودقيقة عن الكون بكل محتوياته
  :عدة مرات مثال

كُتب علَيكُم الْقتَالُ وهو كُره لَكُم وعسى أَن تَكْرهوا شَيئًا وهو خَير لَكُم ) {  ٢١٦الآية 
 ونلَملَا تَع أَنْتُمو لَمعي اللَّهو لَكُم شَر وهئًا ووا شَيبتُح ى أَنسعسورة البقرة } ) ٢١٦(و

)٢١٦(  

صدورِكُم أَو تُبدوه يعلَمه اللَّه ويعلَم ما في السماوات وما في الْأَرضِ قُلْ إِن تُخْفُوا ما في {
 يرقَد ءلَى كُلِّ شَيع اللَّه٢٩(و ({  



 

7 
 

من ورقَة إِلَّا  وعنْده مفَاتح الْغَيبِ لَا يعلَمها إِلَّا هو ويعلَم ما في الْبر والْبحرِ وما تَسقُطُ{
) ٥٩(} )٥٩(يعلَمها ولَا حبة في ظُلُمات الْأَرضِ ولَا رطْبٍ ولَا يابِسٍ إِلَّا في كتَابٍ مبِينٍ 

ي ولَو جِئْنَا قُلْ لَو كَان الْبحر مدادا لِكَلمات ربي لَنَفد الْبحر قَبلَ أَن تَنْفَد كَلماتُ رب{الأنعام 
  )١٠٩(الكهف} )١٠٩(بِمثْله مددا 

ومنذ ان كان االله وراء كل . حتى لو ان االله لم يخلق الكون ، سيظل موجودا في علمه
الزمن والفضاء ، وكلاهما متحدان في علمه كنقطة واحدة ، ومنذ ابديته وعلمه الشامل لا 

او تقسيم  ولاحقيتههذا ، فان اسبقيته  يعتمد عليها ، فان الزمن كله موحد فإذا اعطينا
يجب ان نتذكر دائما بان فئات . الزمن وكافة المفاهيم الاخرى المتعلقة بالزمن لا توجد له 

زماننا ، الماضي والحاضر والمستقبل هي مجرد فئات اصطناعية صممت لجعل حياتنا 
  .خلقإن الزمن والفضاء هما أيضا مجرد إتجاهين لل. أكثر قابلية للتحكم

يعني ذلك ان الرحمة الإلهية تتطلب أعمالا حسنة وهي التي توجدها قدرة المولى عز 
إذا اجرينا تحليلا لحياتنا نلاحظ اخيرا ونعترف ان االله يوجهنا نحو الافعال الحسنة . وجل

  .ويمنعنا دائما من فعل الشيء الخاطئ

الأشياء ، فقد مكننا االله من  اضافة إلى انه وهبنا قدرة وقوة ووسائل كافية لإنجاز عدد من
ومثلما وجهنا االله إلى الاعمال الحسنة . ان نلاحظ العديد من الانجازات والاعمال الحسنة

. وسببنا الى الارادة ومن ثم فعلها ، فان السبب الحقيقي لاعمالنا الحسنة هو الارادة الإلهية
حقين لها ، والصلاة لنكون مستيمكن ان نملك أعمالنا الحسنة فقط بالإيمان والعبادة الحقة 

إذا اعطينا هذا ، فليس . جة لفعلها ، وان نكون سعداء بقضاء االلهوالتصديق الواعي بالحا
هنالك سببا كافيا لكي نتباهى أو نفتخر ، لكن بالأحرى  ، يجب ان نظل متواضعين 

  .وشاكرين الله



 

8 
 

وذلك بإرجاعها الى  من الجانب الآخر ، فإننا نحب ان ننكر مسئولية خطايانا وآثامنا
لكن ومنذ ان كان االله لا يحب هذه الأعمال ولا يوافق عليها ، فهي جميعا تخصنا . القدر

يسمح االله بالخطايا ويمنحها اشكالا خارجية ، فإذا كانت . وارتكتبها افعال ارادتنا الحرة
  .لحرة للخطيئةإن الخطايا هي نتيجة قرارانا ، عبر إرادتنا ا. بغير ارادتنا ، فستكون عبثية

يدعونا االله ويوجهنا الى الاعمال الحسنة ، حتى الهامه لهنا بها ، ولكن تمكننا الارادة 
ولحماية انفسنا من الخطيئة . لذا ، فإننا نمتلك  خطايانا وآثامنا . الحرة من معصية الخالق

تجاه وغواية ابليس والنفس الشريرة ، يجب علينا ان نكافح لازالة اهواءنا او ضبطها 
اضافة لذلك ، يجب ان نوجه انفسنا ونعظها لفعل . الخطيئة عبر التوبة وطلب المغفرة لها

  .الاعمال الحسنة ، بالصلاة والعبادة والثقة في االله

بإختصار ، لأن لدينا إرادة حرة وفرض علينا إتباع الإلتزامات الدينية والامتناع عن 
إن القدر الإلهي موجود . جع خطايانا على اهللالخطيئة والأعمال السيئة ، لا يمكننا ان نر

لدينا إرادة . ، لذا لا يفتخر المؤمنين باعمالهم الحسنة ولكن بالأحرى يشكرون االله عليها
  .حرة ، لذا فإن شهوات المعصية لا تخلص عواقب خطاياها

والأسوا ، هو . نقطة مهمة وهي أننا دائما ما نتذمر من احداث ومصائب الماضي: ثانيا
أننا في بعض الأحيان نيأس ونترك انفسنا لنمط حياة فاجرة ، وقد نبدأ حتى بالتذمر من 

ومع ذلك ، يسمح لنا القدر بنسب احداث ومصائب الماضي اليه ، لذلك يمننا تلقى . االله
  .الفرج والطمأنينة والسلوى

لقدرة تكسو ا. يوجد أي شيء أبديا في علم االله ، وهو يعرف حرفيا أي شيء عن أي شيء
الإلهية الشيء وجودا ماديا وفقا للإرادة الإلهية ، وهذا التحول من العلم الى عالمنا يحدث 

: إن العلم والإرادة هما خاصيتان جوهرتان للكائن الإلهي. في زمان وفضاء محدودين
يعرف االله الاشياء ، وتوجد الاشياء في علمه ، وتحدد إرادته كل خصائصهما المحددة 



 

9 
 

ان العلاقة العامة بين العلم الإلهي والقدر معبر . تمنح قدرته لهما وجودا ماديا والعامة ، و
  :عنها جيدا بالآية

  ٢١الحجر " ) ٢١(وإِن من شَيء إِلَّا عنْدنَا خَزائِنُه وما نُنَزلُه إِلَّا بِقَدرٍ معلُومٍ " 

م الإلهي له شكل فردي ومقياس وفيما  يتعلق بالسجل والنسخ فإن أي شيء موجود في العل
محدد ، أو إذا ما قلنا كذلك ، مثال خطة أو مشروع يكون في السجل ، يسمى هذا السجل 

وفي ). ٢٢: البروج () ٢٢(في لَوحٍ محفُوظ " ، في احدى السياقات ، اللوح المحفوظ 
ا قَدموا وآَثَارهم وكُلَّ شَيء أحصينَاه إِنَّا نَحن نُحيي الْموتَى ونَكْتُب م" الآخر الإمام المبين 

  )١٢:يس"() ١٢(في إِمامٍ مبِينٍ 

قُلْ لَن يصيبنَا إِلَّا ما كَتَب اللَّه لَنَا هو مولَانَا وعلَى اللَّه فَلْيتَوكَّلِ الْمؤْمنُون  "ينص القرآن 
  )٥١:التوبة" () ٥١(

" ةابد نا ممتَابٍ  وي كا كُلٌّ فهعدتَوسما وهتَقَرسم لَمعيا وقُهرِز لَى اللَّهضِ إِلَّا عي الْأَرف
  )٣٨:الانعام" () ٦(مبِينٍ 

ونسخ هذا . هو تسمية للعلم الإلهي فيما يتعلق بالخلق) او السجل الاصلي(هذا السجل 
في لوح المحو  -كل الخلق–لأكثر شمولية الملف أثناء عملية الخلق أولا ، وهو النسخ ا

بينما اللوح المحفوظ يحوي اصل كل الاشياء في العلم ) او الكتاب المبين(والبرهان 
إن لوح المحو والبرهان لهو حقيقة ومجازا ، . الإلهي اضافة الى مبادئ وقوانين الخلق

ظ الى لوح المحو تحول القدرة الإلهية الاشياء من اللوح المحفو. صفحة من تيار الزمن
لا شيء . وتنظمهم في صفحة  الحياة ، وبدوره ، يلحقهم في سلسلة الاحياة. والبرهان

يتغير في اللوح المحفوظ ، وكل شيء هناك يكون ثابتا ، لكن يمحو االله ما يريده اثناء 
  :عملية الخلق ، ويثبت ويقيم ما يريد

  )٣٩: الرعد" ()٣٩(ده أُم الْكتَابِ يمحوا اللَّه ما يشَاء ويثْبِتُ وعنْ "



 

10 
 

ثم ، إستنادا على هذه المعلومة ، يستلم . يسجل أي شخص بعد الميلاد في سجل المواليد 
وبالمثل ، تسجل السمات الشخصية لأي شخص وخصوصياته . أي شخص وثيقة هوية

جلون كل وتاريخ مستقبل حياته في اللوح المحفوظ ، حيث تنسخها الملائكة بعد ذلك يس
لهذه . المعلومات المتعلقة بجسد الشخص ، وترمز في الخلايا مثل معلومات أو قوانين 

  .المعلومات ان تعمل او تأتي للحياة ، لكن يجب ان تنفث الروح في الجسد

  :إن الجزء الآخر لهذا النسخ يكون مقيدا حول اعناقنا مثل كتاب غير مرئي

" ) ١٣(وكُلَّ إِنْسانٍ أَلْزمنَاه طَائِره في عنُقه ونُخْرِج لَه يوم الْقيامة كتَابا يلْقَاه منْشُورا  "
  )١٣: الإسرا(

وهذا لا يعني بأن القدر أو . طالما كنا على قيد الحياة نمثل ما هو مكتوب في ذلك الكتاب
فالقدر ليس الإ نوعاً من العلم لا . التحديد المسبق يجبرانا على العمل بطريقة محددة 

وبعد الحصول على . مثال لذلك ، ترسل شخصا ما إلى مكان ما لأداء وظيفة. أكثر
منذ أن كنت تعرف مقدما و. التجهيزات الضرورية، ترشد الشخص وترسله على طريقه

. كيف سيتصرف ، تسجل تفاصيل الرحلة في مفكرة وتخبئها داخل جيب سري في معطفه
وتوفد ايضا . وغير مدرك هو بالفكرة ، فإن هذه التصرفات تشابه رغباته وهو يتجول 

رجلان من الأكثر ثقة لديك لمتابعته كي يلاحظوا ويصوروا سرا كل ما يقوله 
بعدئذ ، . د ، تقارن التصوير بالمفكرة وترى ما إذا كانا شيئا واحداوعندما يعو.ويفعله

  .تجري معه مقابلة لترى إذا ما اتبع تعليماتك ، تكافئه او تعاقبه أو تسامحه وفقا لذلك

وكما هو موضح في المثال أعلاه ، فإن االله الذي هو وراء كل الزمان والفضاء ولديه علم 
تنسخ الملائكة هذه المعلومات وتوثق . جل الاصلي شامل يسجل تاريخ حياتنا في الس

إن العلم المسبق . سجلا شخصيا، حيث نسميه قدرا او مصيرا ، حول عنق أي شخص
الظاهر الله وتسجيل أعمالنا وكلماتنا لا يجبرنا على تنفيذه ، وايا كان ما نقوله او نفعله 



 

11 
 

يحضر الينا ). رقيب وعتيد(يسجل ملكان حياتنا كاملة  ١.نتيجة لاستخدام ارادتنا الحرة
  :سجلنا يوم الحساب ويطلب منا قراءته

وهو الذي ) ١٣(وما ذرأ لكم في الارض مختلفا ألوانه ان في ذلك لآية لقوم يذكرون " 
سخر البحر لتأكلوا منه لحما طرياً وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر 

  )١٤:حلالن" (فيهو لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون

يسجل االله أي شيء في علمه في سجل يحتوي على السمات . وفيما يتعلق بالإرادة الإلهية 
المميزة لأي شيء تقسيم إمتداد الحياة ن وزمان ومكان الميلاد والوفاة وكل كلماته 

يحدث كل ذلك بالإرادة الإلهية، لانه من خلها ، أي شيء او حدث سواء كان في . وافعاله
الإلهي او الدنيا ، يكون معلوما ويمنح مسارا او اتجاها محددا لاشيء يوجد مملكة العلم 

  .وراء الارادة الإلهية

مثال لذلك ، يواجه الجنين عددا لايحصى من الخيارات ، إذا ما سيكون كائنا حيا ، سيحيا 
كل . أم لا ، متى وأين سيولد وسيموت ، وكم من الزمن سيحيا ، اذكر هنا القليل فقط

نات فريدة من نوعها تماما في البشرة والملامح والسمات في الحب والكراهية وهلم الكائ
تدخل قطعة طعام . ، على الرغم من انهم شكلوا من نفس العناصر الأساسية . . . جرا 

جسما ما  ، سوا كان جنينا او شخصا مكتمل النمو ، وتواجه أيضا عددا لا يحصى من 
إذا أعد جسيما واحدا لبؤبؤ العين اليمنى وكانت . يرة الخيارات بالنسبة لوجهتها الأخ

  .لتذهب إلى الأذن اليمنى فقد ينتج عن هذا وضعا شاذا

بالتالي ، تنظم الإرادة الإلهية الشاملة أي شيء إستنادا إلى خطة مدروسة بإعجاز ، وهي 
 لا تسقط ورقة شجر أو تنبت بذرة. مسئولة كذلك عن نظام وتناسق الكون الإعجازي 

  .مالم تقم إرادة االله بذلك
                                                             

وكما یقول االله . وھم لا یستطعیون ان یطبقوه على االله . ھذا التسجیل القبلي واضح ، لأن زمن الماضي والمستقبل متعلق فقط بالجنس البشري  ١
 .عند الحدیث عنھ" قبل"أو " مسبق"تعالى كل شيء في وقت واحد ، لیس ھناك أشیاء مثل 



 

12 
 

فعلاقتنا بالإرادة الإلهية تختلف عن التي .  إن إرادتنا الحرة متضمنة في الإراداة الإلهية 
يسجل . لدى الكائنات الأخرى ، يمكننا فقط نحن والجن ان نختار عواقب الإرادة الحرة 

وبكونه ليس مقيدا . ااالله تعالى ، مستندا الى علمه كيف نفعل ونتكلم ، وكل تفاصيل حياتن
على الإنسان البناء الإصطناعي ، تقسيم الزمن إلى ماضي وحاضر ومستقبل ، وما 

يعني التحديد المسبق بالنسبة الله . نعتبره تحديدا مسبقا يوجد فيما يتعلق بنا وليس باالله نفسه
  ٢، علمه الأبدي بأعمالنا 

وهو . ن لشيء أن يوجد وراء مجالهبإختصار ، تهيمن الإرادة الإلهية على الخلق ، لا يمك
مسئول ايضا عن نظام الكون الإعجازي وتناسقه ، ويهب أي شيء او حدث اتجاه 

  .وسمات محددة ان وجود الارادة الالهية لا يلغي  إرادة الإنسان الحرة

أولا ، كعامل . هنالك جانبان للعلاقة بين القضاء والقدر والخلق. فيما يتعلق بالخلق
ي ، يهمين القدر كليا على أي مكان ، ما عدا في الحياة الدنيا حيث للإرادة تحديدي وقسر

إن االله هو المالك . يحدث أي شيء وفقا لتدبيره وتحديده وحكمه وتوجيهه. الحرة دورا
فكونه . لا يستطيع احد دعوته لحساب اعماله. المطلق للسيادة وبالتالي يفعل ما يريد

  .، فهو يفعل ما هو جيد فقط ولا يظلم مخلوقاتهمنصف وحكيم ورحمن ورحيم تماما 

ترسل الشمس دائما الحرارة والضوء باستقلال . لا يمكن لنا ان نتدخل مع عمليات الكون
عنا ، وتدور الأرض في محورها وحول الشمس ، وتمر الأيام والشهور ، وتأتي الفصول  

لا تعد للحكمة في أعمال هنالك حالات . والسنين وتمضي ، ولا نملك سيطرة على الطبيعة
  :لذا يجب ان ندرس ونفكر مليا في اعماله لنكتشف حكمته. االله ، وجميعها لمصلحتنا 

                                                             
نحن مشمولین في الزمان والفضاء ولذلك نكون محدودین . لا یقبل الإسلام مفھوم المؤمن عن االله ، اعنى انھ خلق الكون وتركھ یدیر نفسھ  ٢

یحة لا یمكننا ان ندرك بالضبط الاستنتاجات الصحیحة عن العلاقة بین الخالق والخلق ، لا یمكننا فھم الخلود ولدینا معلومات صح: بالطرق التالیة
مع ذلك ، قد نحظى . ویسیطر علیھ ویدیره كما یرید" یده"ویحمل الكون في . إن االله وراء كل الزمان والفضاء مطلق وخالد. قلیلا عن ھذا العالم 

  .بلمحة لافعالھ ونكتسب بعض العلم عنھ وعن خصائصھ ، ویسمح لھؤلاء من مظاھره المعلقة بالخلق ان تكون محدودة بالزمان والفضاء
لذلك ، إن ما قلناه عن إرادتھ وقدره یجب أن یجئ على ضوء حقیقة أنھ . ذا لم یفعل ، لن توجد الحیاة ولن یمكننا إكتساب علم عنھ وعن الكون وإ

 .ووجودھا) محدودة بالزمان والفضاء والجوھر(یمكن لنا أن نتحدث عن ھذه المسائل فقط من ضمن حدود الحیاة 



 

13 
 

ه إِن الَّذين كَفَروا وماتُوا وهم كُفَّار فَلَن يقْبلَ من أَحدهم ملْء الْأَرضِ ذَهبا ولَوِ افْتَدى بِ" 
 ذَابع ملَه أُولَئِك رِيننَاص نم ما لَهمو ٩١آل عمران " ()٩١(أَلِيم(  

ما أَصابك من  . "لا يرغب االله أبدا الشر لمخلوقاته. يجب أن نفكر مليا فيما يحدث لنا
ى بِاللَّه شَهِيدا حسنَة فَمن اللَّه وما أَصابك من سيئَة فَمن نَفْسك وأَرسلْنَاك لِلنَّاسِ رسولًا وكَفَ

  .وبعبارات أخرى ، إن خطايانا هي المنبع لمصائبنا. ٧٩النساء " )٧٩(

لكن هذا لا . يسمح االله للمصائب ان تصيبنا لكي تغفر خطايانا او كي نرتقى لمراتب عليا
يعني أن االله ، ولسبب غير معروف الا له ، يهمل في بعض الاحيان خطايانا ولا يعاقبنا 

  .بها

الجانب الثاني لهذه العلاقة بالأوامر والمحظورات الدينية ، حيث تتعلق بإرادة يهتم 
فبينما يهيمن القدر الإلهي كليا على المجالات التي لا يكون لإرادتنا . الإنسان الحرة 

خلق االله لكل الاشياء والكائنات والسيطرة عليها إضافة إلى : مثال(الحرة فيها دورا 
، فهي تأخذ ) ، وحركة الكواكب وكل الأحداث والظواهر الطبيعية الاجسام الحية والجماد

يخلق االله كل الاشياء والأحداث ، بما فيها كل أعمالنا لأنه . إرادتنا الحرة في الإعتبار 
ورغم أنه يرغب في أن نفعل دائما ما . يكرمنا بإرادة حرة وبمسكن مقدر وأبدي لأجلنا

يمتنع عن منح وجود حسي ابدي لاختياراتنا السيئة هو خير ويدعونا بإصرار له ، فهو لا 
  .وأفعالنا الآثمة ، لكنه يكون غاضب منا

  :القدر وإرادة الإنسان الحرة

  :إن إرادة الإنسان الحرة موجودة لأنه

 وعندما . ونتضرع إلى االله ليغفر خطايانا. إننا نشعر بالندم عندما نرتكب خطأ ما
توضح هذه . نسأل ذلك الشخص ليجد لنا العذر نزعج شخصا ما أو نؤذيه ، فإننا 



 

14 
 

فإذا لم نستطع إختيار أفعالنا وأجبرتنا . الافعال بأننا نختار ان نعمل بطريقة محددة 
 قوة عليا على فعلها ، فلماذا نشعر بالندم ونطلب المغفرة لكل شيء؟

 قرأ نحن نختار ان نحرك ايدينا ، ونتكلم ، او نقف لنذهب على مكان ما ونقرر أن ن
نحن لسنا مجبرين على فعل أي شيء ، . كتابا ، ونشاهد التلفاز ، او نصلي الله 

 .ولا أن تسيطر علينا بطريقة أو بأخرى عن بعد ، قوة عليا خفية
 مثلا . نحن نتردد ، ونفكر ، ونقارن ، ونقيم ، ونختار ، ومن ثم نقرر فعل الشيء

ا ، نذهب أولا عبر هذه العملية ، إذا دعانا أصدقاءنا للذهاب لمكان ما أو فعل شيئ
ونكرر هذه العملية بالذات ربما مائة مرة . العقلية ثم نقرر ما إذا كنا سنرافقهم أم لا

 .في اليوم
  ولا تنسب المحكمة هذا الظلم . عندما نكون مظلومين ، نقاضي أحيانا من ظلمنا

لمتهم نفسه ولا يعذر ا. المرتكب الى قوة عليا قسرية مثل القدر، ولا نحن كذلك
إن الناس عفيفين وسيئين، والذين ارتقوا لمراتب . باللجوء إلى لوم تلك القوة

اجتماعية عليا والذين ضيعوا اوقاتهم سدى ، والذين كوفئوا على افعالهم الجيدة او 
 .نجاحهم والذين عوقبوا على جرائمهم ، يبرهن كل هذا أن لدى كل منا إرادة حرة

  إن الادراك الإنساني والقدرات العقلية . وزر افعاله إن المجنون قد لا يتحمل
الأخرى تتطلب منا أن نقرر ونفعل بحرية ، وتبرهن النتائج المنظورة في حياتنا 

وبدون الإرادة الحرة ، يصبح الإدراك الإنساني والقدرات . حقيقة هذا الجزم
 .الأخرى عديمة المعنى

 وفقا " الحشرة( "حت ظل توجيه االله لا تملك الحشرات قوة إرادة ، لذا فهي تعمل ت
ومنذ ان كان لا . مثلا ، يبني النحل دائما خلايا مسدسة الاضلاع) للعلوم المادية 

لكننا .  يملك قوة ، لم يحدث حتى ان حاول بناء خلايا مثلثة الاضلاع او عشا
نحن أيضا احرار في تغيير افكارنا ، . ننظر خيارات عديدة قبل الفعل والكلام 



 

15 
 

ي نفعله هو مواجهة حالات الطوارئ او المستجدات ، مقترحات افضل ، يشير الذ
 .هذا ايضا لإرادتنا الحرة

ومع ذلك ، . إن إرادتنا الحرة ليست مرئية ولا تملك وجودا . طبيعة إرادتنا الحرة 
، لكن ) ماديتان(لكل شخص عينان . لا تسلم مثل هذه العوامل بإستحالة وجودها

نستخدم الأولى لرؤية الأشياء في هذا . الثالثة) الروحية(رى بعيننا يمكننا ايضا أن ن
إن . العالم ، بينما نستخدم الأخيرة لنرى الأشياء وراء الأحداث في هذا العالم

إنها ميل . اراداتنا الحرة لهي شبيهة بهذه العين الثالثة، حيث قد تستدعي البصيرة
  .أو قوة داخلية بها نفضل ونقرر

إن مشروعا ما او خطة مبني ليست لها قيمة او استخدام . واالله يخلقنحن نريد 
تشابه . مالم تبدأ في تشييد المبنى وفقا لها ، لذلك يصبح مرئيا ويخدم عدة أغراض

إرادتنا الحرة تلك الخطة لأننا نقرر ونفعل وفقا لها، ويخلق االله افعالنا نتيجة 
خلق االله يعني انه يهب وجودا واقعيا . إن الخلق والفعل شيئان مختلفان. لقراراتنا

  .وبدون خلق االله ، لا يمكننا أن نفعل. لخياراتنا وافعالنا في هذا العالم 
لكي ننير قصرا فخما، يجب علينا أن نركب نظاما للإضاءة ، ومع ذلك لن يضاء 

والى حين فعل ذلك . القصر الى ان ننقر على مفتاح كهربائي يشغل الاضواء
إن الإيمان . لما ، وبالمثل أي رجل او امراة هو قصرا فخما الله سيظل القصر مظ

الذكاء ، : باالله هو الذي ينيرنا ، وهو الذي أمدنا بنظام الإضاءة الضروري 
  .الإدراك ، والإحساس ، والمقدرة على التعلم ، والمقارنة ، والتفضيل

ثل مصدر إن الطبيعة والأحداث إضافية إلى الأديان السماوية الإلهية هي م
فإذا لم نستخدم إرادتنا الحرة . الكهرباء التي تنير هذا القصر الإلهي للفرد الإنساني

إن تشغيل الإضاءة . لننقر على مفتاح الكهرباء بأي طريقة ، فسنظل في الظلام
في وسيلة تليق بالخادم عند الباب . يعني تقديم التماس إلى االله لينيرنا بالإيمان

في " ملكات" او" ملوكا" سل سيد الكون لينيرنا ويجعلنا الرئيسي، يجب ان نتو



 

16 
 

وعندما نفعل ذلك ، يعاملنا سيد الكون بطريقة تليق به ، ويرقينا إلى مرتبة . الكون
  .الملكية على سائر مملكات الخلق

لذلك لسنا . يأخذ االله اراداتنا الحرة في الاعتبار عند تعامله معنا ومع أعمالنا  
ومع ذلك تكون ضآلة إرادتنا الحرة . او مظلومين من المصير ضحايا القدر ابدا 

يجعل االله الاشياء . عندما نقارنها مع أفعال االله الخلاقة ، فهو لا يزال سبب أعمالنا
الكبيرة تخرج من الجزيئات الصغيرة، ويخلق العديد النتائج المهمة من معان 

يستخدم ميولنا بسيطة مثلا، يجعل شجرة صنوبر ضخمة من بذرة صغيرة ، و
  .وإختيارنا الحر ليجهز لنا سعادة ابدية او عقاب

لفهم افضل لدورنا ، ودور قوة إرادتنا في افعالنا وانجازاتنا، تأمل في الطعام الذي 
نستهلكه ، فبدون التربة والماء والهواء وحرارة الشمس، ايا منهما لا يمكننا انتاجه 

لا مكننا انتاج حتى بذرة . لدينا أي طعام او خلقه رغم تقنياتنا الحديثة، لن يكون 
نحن لم نخلق اجسادنا ، ولا نستطيع التحكم في جزء واحد أو انشاء علاقته . الذرة

  .بالطعام
مثلا ، إذا وجب علينا ضبط قلبنا مثل الساعة في وقت ثابت كل صباح ، فإلى متى 

  سيظل حيا؟
مة كاملة ، وهي البنية وعلى نحو جلي ، فإن كل اجزاء الكون المعقدة والمنسج

الاكثر تطورا ، تعمل معا وفقا لمعايير هي الأكثر دقة لتنتج مضغة طعام ، لذا فإن 
كيف يمكننا ان ندفع كل ما في . قيمة تلك المضغة بقدر قيمة الكون ككل تقريبا

الامكان لهذه القيمة ، عندما يكون دورنا في إنتاج هذه المضغة متواضع تماماً ، 
  أكثر من جهدنا الخاص؟يتكون ليس 

هل يمكننا ابدا ان نشكر االله بالقدر الكافي حتى لمغضة طعام؟ إذا عرضت علينا 
يغذينا االله بهتبه . فقط صورة عنب فهل يمكننا جميعا ان نعمل معا وننتجها ؟ لا 

إذا قال أن ننجز الف ركعة صلاة من أجل مكيال قمح، . ويسألنا بالمقابل القليل



 

17 
 

إذا ارسل قطرة بالمقابل لركعة واحدة ، فيجب علينا ن ننفق . لك فيجب ان نفعل ذ
لو تركت في حرارة صحراء حارقة ، فهل لن تمنح أي . حياتنا بالكامل صلاة

شيء من أجل كوب واحد من الماء؟ كيف يمكننا أن نشكره بالقدر الكافي عن كل 
او عندما عضو جسدي؟ عندما نرى الناس المرضى او المقعدين في المستشفى ، 

  . نكون أنفسنا مرضى فسنعرف كم هي قيمة العافية
لكن هل يمكننا أن ابداء شكره بالقدر الكافي على هذه النعمة؟ إن عبادة االله تعالى 
تأمرنا بأدائها وفي الحقيقة ، لمصلحتنا الخاصة وطهارة روحنا، وايضا لشخصية 

 ، فسيجازينا بسعادة لا علاوة على ذلك ، لو آمنا بعبادة االله. جيدة وحياة مشتركة
  .نهائية ونعيم في الجنة

بإختصار ، أي شيء تقريبا لدينا منحناه للاشيء عمليا ، ودورنا في الهبة التي 
وبالمثل ، فإن إرادتنا الحرة على حد سواء . نستمتع بها هنا متواضع للغاية

الرغم من  على. متواضعة عند مقارنتها مع ما يخلقه االله تعالى من إستخدامنا لها
ضعف إرادتنا الحرة وقصورنا الذاتي لنفهم حقا طبيعتها الصحيحة ، يخلق االله 

  .افعالنا وفقا للاختيارات والقرارات التي نتخذها من خلالها
  :القدر الإلهي ينسجم مع إرادة الانسان الحرة

سان حاول الناس طوال التاريخ أن يميزوا أو يوفقوا بين الإرادة الإلهية وإرادة الإن
بعضهم أنكر الارادة الحرة، بينما ادعى آخرون آننا نخلق أعمالنا وبهذا . الحرة

ومع ذلك وبما ان الاسلام هو طريقا وسطا في كل شيء فقد نشر . انكروا القدر 
ان القدر الإلهي يهيمن على الوجود بما فيه ممكلة الإنسان ، يمكننا أن نستخدم 

  .إرادتنا الحرة لتوجيهه

إِن هو إِلَّا ذكْر لِلْعالَمين " قرآن عن الطبيعة الصحيحة لهذه العلاقة بما يليلقد عبر ال
)٢٧ ( يمتَقسي أَن نْكُمم شَاء نلِم)٢٨ ( ينالَمالْع بر اللَّه شَاءي إِلَّا أَن ونا تَشَاءمو



 

18 
 

لكنها لا تنكر إرادة تنسب هذه الآيات إاردة مطلقة الله تعالى و) ٢٩:التكوير() ٢٩(
  )٩٦: الصافات" (واالله خلقكم وما تعملون"ونقرأ في آية أخرى . الانسان الحرة

تتحدث آيات أخرى عن عهدا بيننا وبين االله ، وتعلن بكل صراحة بأننا نوجه 
بِعهدي أُوف  يا بني إِسرائِيلَ اذْكُروا نعمتي الَّتي أَنْعمتُ علَيكُم وأَوفُوا : "التاريخ

يا أَيها الَّذين آَمنُوا إِن تَنْصروا اللَّه " ٤٠:البقرة " ) ٤٠(بِعهدكُم وإِياي فَارهبونِ 
 كُمامتْ أَقْدثَبيو كُمرنْص٧:محمد" ()٧(ي.(  

باستثناء الجنس البشري والجن ، كلاهما لديه إرادة حرة ويجب ان يحاسبوا على 
وللتوفيق بين . القدر الإلهي هو فقط العامل المسيطر تماما على الوجود. فعالهم ا

  :القدر وإرادة الإنسان الحرة ، تأمل في التالي
  يشمل علم االله كل شيء ضمن ووراء . إن القدر هو تسمية للعلم الإلهي

إذا سمح لك علمك ان تعرف سلفا شيء محدد سيحدث . الزمان والفضاء 
لكن هذا لا . ستأتي صحيحة" نبؤتك" من المستقبل ، فإن  في وقت محدد

ومنذ ان كان كل شيء وحدث . يعني بأن معرفتك المسبقة قد سببت حدوثه
مشمولا في علم االله ، فهو يسطر ما سيحدث في زمان ومكان معطيان ، 
وهو يفعل ذلك ، إن ما يكتبه االله وما نفعله نحن هما شيئا واحدا بالضبط ، 

الله يسطره ثم يجبرنا على ما فعله ، لكن لأننا نريده ومن ثم ليس لأن ا
 .نفعله

واضعين في الاعتبار سرعته . مثلا يسافر قطار بين اسطنبول وأنقرا
ومميزاته ، وحالة السكة حديد، والمسافة بين المدينتين ، اضافة إلى عدد 
المحطات على طول الطريق وكم من الوقت سيمكث في كل منها ، يمكن 

  يعد جدولاً زمنيا هل هذا الجدول الزمني هو سبب القطار كي يسافر؟ان 



 

19 
 

إن زمن وفترة الكسوف الشمسي والقمري يعرفان ويكتبان سلفا إستنادا الى 
منذ . هل هذا العلم المسبق والسجل هما سببهما؟ بالطبع لا . حسابات فلكية

 ان كان علماء الفلك يعلمون مسبقا متى سيحدث الكسوف ، ويقوموا
  .نفس العلاقة توجد بين القدر وإرادة الإنسان الحرة. بتسجيله

  مثلا ، يسالك شخصا ما إذا كانت . إن إرادتنا الحرة مشمولة في القدر
. انت تسمعها فترة بالإيجاب. الساعة التي في الغرفة المجاورة تعمل ام لا 

وبطريقة . لا يحتاج المستفهم ليسأل إذا كانت عقارب الساعة تتحرك
نحن نجفف الأوراق . شابهة، القدر وإرادة الإنسان الحرة ليستا متنافيتين م

وبما ان الاسلام يسلك طريقا .المتفتحة برياح القدر وليس بإستقلال عنه تمام
نحن نريد : وسطا، فهو يوضح العلاقة الصحيحة بين القدر وارادتنا الحرة

 .ونفعل شيء ما ، واالله يخلقه
 وهذا هو ، . لسبب والتاثير لا يمكن ان ينفصلا في طريقة عرض القدر ، ا

لكن لا يمكننا مجادلة أن قتل . انه مقدر ان ينتج هذا السبب ذلك التأثير 
شخص ما يكون صحيحا لان الضحية مقدرا لها ان تموت في ذلك الزمان 

مثل هذا الجدال لا . والمكان ، وستموت بأي طريقة حتى لو لم تصب
إن . الضحية مقدرا لها ان تموت نتيجة إصابتها اساس له ، منذ ان كانت 

الجدال حول ان الضحية كانت لتموت حتى بدون اصابتها سيعني ان هذا 
كيف يمكننا توضيح هذا الموت؟ تذكر انه لا يوجد . الموت كان لا معنى له

 .إن القدر شيء واحد. نوعان من القدر ، واحدا للسبب والآخر للتاثير
 يل ، مانعين انفسهم من عبور الزمن ، حد الزمن يميل الناس إلى التخ

لكن لسبب . يسمونها الأزل . الماضي يمتد عبر سلسلة محددة من الاشياء
لفهم افضل لهذه النقطة الدقيقة ، تأمل في . وفقا لهذه الفكرة غير مقبول

 :التالي



 

20 
 

 وأي شيء معكوسا على الجانب الأيمن . تخيل أنك تحمل مرآة في يدك
. ، بينما أي شيء معكوسا على الجانب الاسير يمثل المستقبل يمثل الماضي

ومنذ ان كانت لا تستطيع . ويمكن للمرآة ان تعكس فقط اتجاها واحدا
فإذا اردت ان ترى الاتجاهين . عرض الجانبين مرة واحدة بينما انت تحملها

معا، سيتعين عليك ان تصعد عاليا فوق وضعك الأصلي لذلك يتحد اليسار 
ن في اتجاه واحد ولا شيء يمكن ان يسمى اولا وأخيرا ، بداية واليمي
 .ونهاية

يتطابق القدر الإلهي في بعض السياقات مع العلم الإلهي ويوصف في 
الحديث النبوي بإحتواء كل الزمان والاحداث مثل نقطة واحدة ، حيث 
الأول والآخر ، البداية والنهاية ما حدث وما سيحدث جميعهم متحدين في 

ومثل اننا سلنا مبعدين عنه ، فإن فهمنا للزمان والأحداث تصبح . واحد 
  .٣مثل المرآة للماضي

  وإذا كنا فعلا كذلك ، فيجب ان نكون ايضا سببنا . نحن لا نخلق أفعالنا
ووفقا للمنطق ، يوجد الشيء اذا كان لوجوده حوجة مائة بالمائة ، . النهائي

لذا ، ايا كان ما سيأتي للوجود لا . وجهزت كل الظروف الضرورية لوجوده
لكن السبب الكامل قد يجعل وجود شيء ما . بد أن يملك سببا حقيقا كاملا

 .الزاميا ، وهذا يعني انه لن يكون هناك مجالا للاختيار
  مع ان رغبتنا الحرة لا تسبب شيئا للحدوث ، جعل االله تعالى عمليته ظرفا

فهو يستخدم إرادتنا الحرة ليوجهنا . ر بسيطا لجلب إرادته الكونية إلى التأثي
إذا أجلست . على اتجاهاتنا المختارة ، وكذلك نحن مسئولون عن افعالنا 

طفلتك على اكتافك ، وكان طلبها أن تاخذها خارجا ، وكان يمكن ان تصاب 
وبطريقة مشابهة ، االله تعالى . بالبرد؟ بالفعل ، قد تعاقبها حتى على طلبها 

                                                             
 .، ولكننا واعین بالإثنین ، المرأة وما ینعكس فیھانحن مشمولین في نفس المرآة  ٣



 

21 
 

كما ، لا يجبر عباده على فعل شيء ، وكذلك جعل اراداته أكثر المنصفين ح
 .تعتمد على إرادة الإنسان الحرة

  

  

  :يمكننا تلخيص النقاش حتى الآن في سبعة نقاط

إن القدر الإلهي ن يسمى أيضا التحديد والترتيب الإلهي ، يهيمن على كل الكون  .١
 .لكن لا يلغي إرادتنا الحرة

والمكان وكل شيء مشمولا في علمه ، حيث يشمل منذ ان كان االله وراء الزمان  .٢
إذا : مثلا . الماضي ، والحاضر ، والمستقبل مثل نقطة واحدة غير منقسمة ومتحدة

وإذا كنت تنظر من نقطة عالية . كنت في غرفة ، فإن رؤيتك محدودة بتلك الغرفة
. ساعكلما ارتفعت عاليا، فان رؤيتك ستستمر بالات. ، يمكنك رؤية كامل المدينة

إنه نفس . تظهر الارض عندما ينظر إليها من القمر مثل رخام ازرق صغير
 .الشيء مع الزمان

سجل االله . ومنذ ان كان الزمان والفضاء مشمولين في علم االله مثل نقطة واحدة  .٣
يستخدم الملائكة هذا السجل لتجهيز سجل . أي شيء سيحدث حتى يوم الفصل

 .أصغر لأي فرد
 .لأن االله سجله ، يعرف االله سلفا ما سنفعلها ويسجلهنحن لا نفعل شيئا  .٤
القدر شيء واحد ويرتبط معا . واحد للسبب ، والآخر للتأثير : لايوجد قدران .٥

 .إن إرادتنا الحرة التي تسبب أفعالنا ، مشمولة في القدر. بالسبب والتأخير
م قوة الإرادة يوجهنا االله نحو الأشياء والافعال الجيدة ويسمح لنا وينصحنا بإستخدا .٦

 .وبالمقابل يعدنا بسعادة أبدية في الجنة. لما فيه خيرنا



 

22 
 

إذا لم . نحن نملك إرادة حرة ، رغم أننا نساهم بلا شيء تقريبا في أفعالنا الجيدة .٧
لذلك يجب ان . نستخدم إرادتنا الحرة إستخداما سليما ، يمكن لها أن تدمرنا

هذا ممكنا بالنسبة لنا ان نستمتع بنعمة سيجعل . نستخدمها لمنفعتنا عبر الصلاة الله 
الجنة، ثمرة لسلسلة الأعمال الجيدة ، ونحصل على سعادة أبدية ، علاوة على ذلك 
، يجب ان نطلب دوما مغفرة االله كي نمنع من الشر ونسلم من عذاب الجحيم ، 

إن الصلاة والإيمان باالله تقوى الى حد . ثمرة سلسلة ملعونة من الأعمال الشريرة
ى بعيد ميلنا إلى ما هو جيد والتوبة وطلب مغفرة االله يضعف إلى حد كبير ، وحت

  .يدمر ميلنا تجاه الشر والخطيئة

  - :والأقدارالإلهية النعمة  -٢

القدر الإلهي يعني اصطلاحا قضاء االله ومشيئته والتي تتضمن أفعالنا وسكناتنا بإذن من 
فعبارة النعمة الإلهية تعني في اللغة .  االله وأمره فإن االله يوفقنا في أفعالنا بمشيئته وإذنه

  . والتي تعني المنه والعطاء دون الرجاء إن االله غني عن العالمين " عطاء " العربية  

وسجل الأحداث الدنيويه ) مكتوب فيه الأقدار وعلم المولي جل وعلي(اللوح المحفوظ الله 
 ) .   يتعلق بالأحداث الزمنية والأقدار(

إن هذه المسألة الدقيقة صعبة الفهم، برغم أننا لا نستطيع أن نفهم بطريقة كاملة حقيقة هذا 
يوماً ما سنترك أوطاننا بقصد مثلاً، . الطمس وهذا التأكيد الذي نشهده دائماً في حياتنا

الذهاب إلى مكان ترتكب فيه الذنوب بحرية، ورغم ذلك، فإن االله برحمته وإحسانه يرتب 
  . لنا مقابلة بعض الأصدقاء الطيبون الذين يقنعونا بالذهاب إلى مكان طيب

وبالمثل، فنحن نرتكب الذنوب بحرية ولذلك نكون عرضة لأن تصيبنا المصائب 
ولكن بدلاً من أن يحاسبنا االله بذنوبنا فإن االله برحمته يعفو عنا ويخلصنا من  والابتلاءات،

  .هذه المحن والابتلاءات



 

23 
 

إن الرحمن الإلهية والنعمة الإلهية موجودة ولذلك فنحن يتوجب علينا ألا نيأس من 
ننا رحمته حتى يمكننا التوجه له رغم ذنوبنا وآثامنا ولذلك لا يجب علينا أن ننظر لأنفسنا أ

وهذا يتضح . ملزمين إلزاماً كاملاً بالعواقب التي رمى بها لنا القدر الإلهي نتيجة لأعمالنا
  : لنا من الآيات التالية

)  ٣٩الاية ( سورة الرعد) يمحو اللَّه ما يشَاء ويثْبِتُ وعنده أُم الْكتَابِ  (       

أكثر وضوحاً في التاريخ الإنساني، إن العفو الإلهي والتسامح يظهر لنا بصورة 
فمثل . فيما أننا مسئولين ومحاسبين على أفعالنا وأعمالنا، فإننا ندير تاريخنا الخاص بنا

هذه الفلسفات التاريخية مثل التاريخاتية تعتبر خطأً ذلك لأنه لا يوجد شيء قاطع في 
  .التاريخ أو الأحداث التاريخية

عاد وثمود وفرعون يستحقون الفناء : يخ مثلفكثير من الشعوب على مجرى التار
ولذلك استأصلهم االله وتخلص منهم، ومع ذلك . نسبة لأسلوب حياتهم الملئ بالظلم والفجور

نجد أن قوم نوح اتجهوا الله بكل صدق وندم وأصلحوا من أخلاقهم وطريقة سلوكهم بعد 
كَانَتْ قَريةٌ آمنَتْ فَنَفَعها  فَلَولاَ(أن رأوا علامات وآيات الدمار الوشيك، ونتيجة لذلك، 

هم إِلَى إِيمانُها إِلاَّ قَوم يونُس لَما آمنُواْ كَشَفْنَا عنْهم عذَاب الْخزيِ في الْحياةَ الدنْيا ومتَّعنَا
  ) ٩٨الاية (سورة يونس )حينٍ

الخوف لا يمنع البلاء، (: على هذا بقوله) صلى االله عليه وسلم(وقد أكد رسول االله 
  ). ولكن تمنعها الصلاة والصدقات

وعندما يرون . لذلك يتوجب على المؤمنين ألا يتركوا الصلاة وإيتاء الصدقات
العذاب قادم يتوجب عليهم التوجه إلى االله حالاً متوسلين له ويدعونه نادمين على ما فعلوه 

  .موتحرجوا الصدقات أو يؤدوا بعض الخدمات إلى الإسلا



 

24 
 

  :الحكمة الإلهية من خلق الناس مختلفين  -٣

لماذا خلقنا االله مختلفين في مستوى الذكاء وأسلوب الحياة والتكوين الجسدي؟ لماذا 
سمح بالمصاعب والفقر بين الراحة والرفاهية؟ مثل هذه الأسئلة لها بعض الجوانب التي 

  .تعين على فهم الطريق الإلهية في حكمه

االله قبل مناقشة هذه المسالة، علينا أن نشير أن كل هذه يجب علينا أن نعرف 
إذا كان لدينا رغبة كبيرة في معرفة كل شيء . الأسئلة ناشئة من عدم معرفتنا بكينونة االله

إذا أمكننا . عن االله مثل تلك التي نبديها لمعرفة نجم سينمائي أو شخصية رياضية
عرف بها شيء عن ربنا، وإذا درسنا الحصول على الموارد الضرورية التي يمكننا أن ن

كتاب العالم وفقاً للخصائص والمميزات التي أسسها ووضعها القرآن، وإذا اتبعنا المبادئ 
إذا فعلنا كل هذا فإننا سنتحقق من البعد اللامادي  –التي أرساها النبي لتأسيس حياة حقة 
  . للأشياء والأحداث من خلال ضمائرنا

. المستوى فإننا لا نحتاج إلى أن نطرح مثل هذه الأسئلة فإذا أمكننا أن نصل لهذا
ولكن طالما فصل العلم نفسه من الدين والتفكر والتأمل استبدل بالحياة الميكانيكية 
والمعلومات الجماهيرية فإننا سوف نستمر في طرح هذه الأسئلة ونجد صعوبة في معرفة 

  .خالقنا

انظر في دعاوينا بالملكية : يشاءإن االله يراقب ويتحكم في كل شيء ويفعل ما 
أي نصيب لنا نمتلكه في إنتاج الطعام الذي نستهلكه؟ . والتحكم فيما نعتبره من ممتلكاتنا

فإذا كان  بمقدورنا أن ندعي ملكية . فكل لقيمة من الطعام تتطلب وجود العالم بكامله
على االله الخالق ممتلكاتنا الخاصة والتي لدينا فيها نصيب قليل، فلما إذن لا يتوجب 

  والمتفرد مالك الكون بكل ما يحويه أن يكون كامل التصرف والتحكم في ملكه؟



 

25 
 

إن أسماء االله العلي لها تجليات وتمظهرت مختلفة؛ فاسم الكافي بمعنى يزود الناس 
بما يحتاجونه في حياتهم واسم الشافي يمكن المرضى من التعافي واسم المجيب بمعنى أنه 

ويخفف  All-Distressingيأتي لمساعدة وعون المحتاج، ويحذر أو ينبه الغافلين باسمه 
إذا درسنا تجليات أسماء االله فإننا نرى الجمال في .  All-Relievingالمكروبين باسمه 

إن االله . التعدد الذي تحدثه في الكون ونفهم الحكمة من وراء هذا الاختلاف في الخلق
مثلاً، إن الازهار تبتسم لنا . يجعل نفسه معروفة من خلاله تمظهره وتجليه في أسمائه

وه، بينما الكوارث الطبيعية تذكرنا بغضبه نتيجة لتجلي وتمظهر أسمائه المتأصلة في سم
  .كتمظهر لأسمائه المتأصلة في جلاله وعظمته

كل شيء نعمة وبركة من االله؛ لا يمكننا أن نسأل االله العلي عن ما أعطانا له أو لم 
نذكر أن االله لم يخلقك كعنصر ميت سواء كان نبات أو حيوان، ولكنه خلق . يعطنا له
  . كإنسان

ا أن هنالك أناس أغنياء وأصحاء أكثر منك هنالك أيضاً أناس أفقر وأيضاً، مثلم
ولذلك فيما يتعلق بالغنى والصحة فخذ العبرة من أولئك الذين أكثر . وأكثر مرضاً منك
وفيما يتعلق بالأمانة والأخلاق والتعليم والإيثار والصدق والشهامة . منك فقراً ومرضاً

  .أفضل منك إلخ نافس أولئك الذين هم... والكرم 

أفرض أن هنالك شخص ثري وهب ثلاثة أشخاص معدمين مشقة سكنية ومنزل 
هل يحق للشخص الذي أعطي الشقة السكنية أن يسأل . كبير منفصل وقصر على التوالي

الرجل الثري لماذا لم يعطه المنزل المنفصل أو القصر؟ وبالمثل، فإن كل ما لدينا هو من 
رياء أو فقراء سالمين أو معاقين، أصحاء أو مرضى فإننا وبالتالي، سواء كنا أث. االله

  .ملزمين بشكر االله



 

26 
 

هذا العلم ساحة تجارب، هو مكان : نحن نزرع هنا ونحصد في الحياة الأخرى
وهذا الأمر ليس . نبحث فيه اكتساب الحالة والوضع المناسب والأمثل للحياة الأخرى

ما يستطيعه من بدلة لزبون بقص  سهلاً، فذلك مثل الترزي الذي يفصل ويصمم أفضل
فاالله العلي يجعلنا نتجه حولنا في حالات . وخياطة المادة ويجعل الزبون يجربها ويقيسها

  .للحياة الأخرى) يشكلنا(متعددة حتى 

نحن مثل المادة الخام التي يتوجب تنقيتها من الشوائب، ومثلما أن هنالك الكثير من 
عية تتطلب منا أن يكون لدينا مستويات مختلفة من الذكاء أنواع المواد فإن حياتنا الاجتما
واعتماداً على الناتج النهائي المرغوب فيه سواء كان ذهباً . والأجساد والقوى والأحاسيس

. أو ماساً، فحماً أو نحاس، فإنه يتم تطبيق عمليات مختلفة وطرق على المعدن الخام
ختلف أو تجربة أو تدريب حتى يصفي وبالمثل، فإن كل واحد منا قد يحتاج لاختبار م
وهذا يعني أن االله يخضع كل واحد منا . وينقي من الشوائب ويصل إلى المستوى النهائي

  .إلى مستويات مختلفة من الألم والحزن حتى يرفعنا إلى حالة مثلى ومناسبة للعالم الآخر

من الشجرة  هذا الكون أيضاً عالم من المشاكل، فعندما حذر االله آدم من ألا يأكل
)  فَقُلْنَا يا آدم إِن هذَا عدو لَّك ولِزوجِك فَلا يخْرِجنَّكُما من الْجنَّة فَتَشْقَى(المحرمة ذكره

  .١١٩الآية  /سورة طه) وأَنَّك لا تَظْمأُ فيها ولا تَضحى( ١١٧الآية /سورة طه

ه المصاعب والمشاق في العالم وهذا يعني أننا سوف نجوع وتعطش ونتعب وتواج
وهذا يجب أن يحدث ذلك لأننا من هذا العالم نبذر البذور التي سوف يتم حصادها في  –

إن أولئك الذين فقط لإشباع رغباتهم هم  في أغلب الأحوال أولئك الذين . الحياة الأخرى
  :خاطبهم االله في العالم الآخر بالكلمات الآتية

  )   ٢٠-الآية( سورة الشعراء) وأَنَا من الضالِّين قَالَ فَعلْتُها إِذًا(



 

27 
 

وفي الجانب الآخر، الذين يستحملون الجوع والعطش والمصاعب الأخرى هنا من 
كُلُوا واشْربوا هنيئًا بِما :(أجل مرضاة االله سوف يدخلون الجنة ويخاطبهم الملائكة بقولهم

ةامِ الْخَالِيي الأَيف لَفْتُم٢٤(سورة الحاقة الآية ) أَس.(  

كلما كثرت النعم كثرت المسئوليات، كلما وهبك االله بالنعم والبركات والخيرات 
مثلاً، إن الصدقات إجبارية على الموسرين بينما المعاقين أو غير . فإنه مسئوليتك تكبر

جة وللتعبير عن أعظم در. القادرين والعمى والمرضى لا تكون عليهم مسئولية تجاه االله
  : من التقوى قال نبي االله عيسى

 

  ).٥ – ٢٧ – ٣٠( ٥ماثيو 

  ).متى(انجيل 

ولذلك، لا نعرف ما إذا كان الغنى أو الفقر أو الصحة أو المرض هو الذي أفضل 
وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو : (ويخبرنا القرآن. لنا

  ).شر لكم واالله يعلم وأنتم لا تعلمون

علاوة على ذلك، فإن كثير من الأغنياء يستمتعون بالطعام والشراب وجمال العالم 
ورغم أن الفقر شيء لا يرغب . أكثر من الفقراء نسبة لفقدان شهيتهم أو صحتهم السيئة

يؤدي إلى الكفر، فإنه من الصعوبة ) صلى االله عليه وسلم(فيه وكما قال الرسول محمد 
لا أحد يمكنه الجزم بأن الناس في العصور . أسعد من الفقراء الزعم بأن الأغنياء دائماً

الوسطى، عندما كانت مستويات المعيشة متدنية أقل سعادة من أغنياء الناس في عالم 
فالسعادة تكمن في الإشباع الروحي وليس في امتلاك المقتنيات المادية لإشباع . اليوم

  .الرغبات الجسدية



 

28 
 

يتوجب على شخص التذمر والشكوى من  ونقطة أخرى نؤكد عليها هي لا
فعندما نقارن ذلك بأوقات الصحة الجيدة والراحة والسعادة فإن . المصاعب والمشاق

وأيضاً نحن عادة نعيش غير مدركين للنعم . أوقات المرض والمشاق لا تسوي شيء
 فمثلاً، الشمس تشرق كل يوم وترسل لنا حرارتها وضوئها بدون. والهبات التي نتلقاها

ونحن لم نحرم من الهواء والذي بدونه نموت في الحال رغم أننا لا ندفع لذلك . مقابل
والذي . وكل الحوادث الطبيعية اللازمة لنزول المطر تظهر وتتم دون مساعدة منا. مقابل

والتي لا نستطيع أن نوفرها (يتوجب علينا فعله هو أن نشكر االله على هذه النعم وغيرها 
وعلينا عدم ) نقضيه في الصحة والراحة(الجزء الأكبر من حياتنا  ذلك لأن) لأنفسنا

  .الشكوى إلى االله عن المرض والمصاعب أو فقدان بعض النعم الإضافية

يجب ألا نعتبر المساواة من الموارد المادية والقدرة الفكرية والجسدية هدف 
هذه الاختلافات  – اجتماعي مرغوب ذلك لأنها لا تتوافق مع متطلبات الحياة الاجتماعية

علاوة على تلك الموجودة في الطبع الإنساني وتصرفه وما يفضله تحفظ تعدد وتنوع 
فالتنوع يجعل الناس  –المجالات الإنسانية وهي عنصر أساسي لحياة الإنسان الاجتماعية 

  .يحتاج كل منهم إلى الآخر وتأسيس علاقات مشتركة جيدة

ات على العدل والحب المشترك والاحترام ومع ذلك، يتوجب أن تقوم هذه العلاق
لسيد (ويجب ألا تقود إلى البغض والخداع أو العداء الطبقي ووفقاً . والتفاهم والاهتمام

وهو عالم ومفكر إسلامي وناشط بدأ إحياء إسلامي رئيسي في تركيا ) ١٩٦٠ –نورسي 
رات والانتفاضات في النصف الأول من القرن العشرين، أن السبيلين الرئيسيين لكل الثو

لا أهتم إذا مات الآخرين من الجوع طالما أنا : (التي حدثت في القرون القليلة الأخيرة كان
  ).أنت تعمل حتى آكل أنا(و) شبعان

إن الإسلام عالج الموقف الأول بالزكاة وهي ضريبة إلزامية على أثرياء المسلمين 
ه لكل المعاملات القائمة  على لتوزع على الفقراء والمحتاجين وعالج الثاني بتحريم



 

29 
 

صلى االله (الفائدة، والإسلام أيضاً مجسد فضيلة مساعدة الفقراء والمحتاجين إن حياة النبي 
  .وخلفائه الراشدين هي مثال جيد ليتبعه المسلمين) عليه وسلم

الغرض من الابتلاء، قبل أن نختم علينا أن نشير إلى أن المرض والألم رغم أنها 
ومخيفان في مظهرهما إلا أن لهما نتائج جيدة، وذلك مثل ما نعاقب أطفالنا  غير مرغوبان

لندربهم، وقطع طرف مريض أو استخراج دواء من لعاب ثعبان فإن معظم الألم 
  .والأمراض تأتي بنتائج جيدة

إن رفرفة جناحي النسر يجعل من العصفور الدوري حذراً وينمي فيه الإحساس 
قد يتأذى الناس بالأمطار أو الكهرباء ولكن في واقع . روبباليقظة ويعطيه فرصة اله
قد يكون الصوم شاقاً ولكنه يوفر الطاقة للجسم والنشاط . الأمر لا أحد يلعن ذلك

والتمارين ليست سهلة . فجهاز المناعة الخاص بالطفل يقوى بفعل الأمراض. والمقاومة
الوضعية التي تستحق الحياة  ولكنها مهمة لصحة الجسد وقوته، وأرواحنا تنقى وتكتسب

  . من خلال المشاق والتأمل والتفكر مثلما تكسب ذلك من خلال المرض والألم والمصاعب

إن المصاعب والآلام يرقن بنا إلى . إن االله يعطي جزءاً كبيراً لتضحية قليلة
. درجات روحية عالية ويتم الجزاء عنها في العالم الآخر أجزل الجزاء بصورة لا نتخيلها

ولهذا السبب فإن الأنبياء قد تكبدوا أقسى أنواع المشاق والمصاعب وتبعهم أناس قديسون 
  .ومؤمنين كل واحد منهم حسب درجته من الاعتقاد والإيمان

، أيات القرآن لا تتناقض مع بعضها ، قد خلق االله أي شخص باحتمالية تقبله ألإيمان 
يمية و الاجتماعية المتواجدة لديها دور ولكن كل من الأهل او الأسرة  و الظروف التعل

أرسل االله الرسل و بعضهم قد تسلَم الكتب المنزلة لدعوة ، محدد في هداية و ضلال الفرد 
و ، فالنبي محمد هو الرسول الأخير ، الناس إلى الإيمان، لكي يصلح الناس أنفسهم 

  ،) محرف(القرآن المنزل هو الكتاب الإلهي الوحيد الغير مفسد 



 

30 
 

فالرسول يقدم الهداية سواء أكان ، القرآن يحتوي على اساسيات و مباديء الهداية ف
يري آيات ، فهو يتلو الوحي الإلهي ، او معاملته و أسوته الحسنة ،بالكتاب او بشخصيته 

وهو يشير إلى ، ، ) أُرسل لكل البشرية ككل) ص(او في حالة النبي محمد (االله للناس 
  .خرافات و الآثام المفاهيم الخاطئة و ال

وبالتالي  إذا ، أو حدث أو ظاهرة تعتبر كدلالة تشير إلى وجود االله و توحده ، أي شيء 
و بالصراع ضد الرغبة الشهوانية و الإغواءات  التي ، آمنا  مخلصين من غير إجحاف 

ن الله فإ، و إستخدام إرادتنا الحرة لنجد  الحقيقة .تتسببها النفس الأمارة بالسوء و الشيطان
  : فقد قال تعالى في القرآن الكريم ، سيرشدنا إلى الطريق الموصل له 

 ينا الَّذها أَينُوايتَغُوا اللَّه اتَّقُوا آمابَو  هيلَةَإِلَيسوا الْوداهجي  وفهبِيلس  ونحتُفْل لَّكُملَع
  سورة المائدة- ﴾٣٥﴿

 ينالَّذواوداهينَا  جمفنَّهيدلَنَا لَنَهبْس  ۚ إِنواللَّه ﴿ يننسحالْم عسورة العنكبوت - ﴾ ٦٩لَم.  

 نموتَّقي لْ اللَّهعجا ﴿ يجخْرم الطلاق٢لَه ﴾  

، لنجد أو لنستحق الهداية  علينا أن نخلص في السعي  لها و البحث لطرق تؤدي إليها 
عليهم أولا أن يتلقوها بوضع الأسوة الحسنة  ثم دعوة   فالذين يباركهم  االله  بالهداية

فاالله بأمر الرسول تكرارا لعمل ذلك ، ) إسلامية (الآخرين لإعتقاد أي وسائل  شرعية  
  :فقط هنا  وفي الآيات الأخرى 

 رأَنْذوتَكيرشع ﴿ بِينالشعراء٢١٤الْأَقْر ﴾  

  ﴾الغاشية٢١﴿ذَكِّر إِنَّما أَنتَ مذَكِّرفَ

 ﴾ الحجر٩٤عنِ الْمشْرِكين ﴿ عرِض تُؤْمروأَفَاصدع بِما 



 

31 
 

هو  ربكإِن  ۚ أَحسنبِالَّتي هي  وجادلْهم ۖ الْحسنَة والْموعظَة بِالْحكْمة ربك سبِيلِادع إِلَىٰ 
لَمأَع  نلَّبِمض  نعهبِيلوۖ  سهو لَمَأَع ﴿ ينتَدهالنحل ١٢٥بِالْم﴾ 

كَثيرا  راللَّهَالْآخروذَكَ والْيوم اللَّه يرجولِمن كَان  حسنَةٌأُسوةٌ  ِاللَّه رسوللَقَد كَان لَكُم في 
  الأحزاب﴾ ٢١﴿

ويدعوهم إلى الإيمان بأفضل و أكثر ، رسول االله يوصل الوحي الإلهي المنزل إلى الناس 
  .و لقد لاقى و أحتمل من الصعاب و الإضطهاد لفعل ذلك ، الطرق فعالية 

االله (الواحدلقد رفض أكثر الرشاوي إغراءا المعمولة لكي لا يدعو الناس بالإيمان  ابلرب 
ساعيا وراء رضا االله و فلاح ، وقد واصل مهمته من غير أن يتوقع أي جائزة دنيوية ، ) 

و جعل كلمته ) بمساعدة االله(عندما غزا مكة ، الناس في العالمين الدنيوي و الأخروي 
لا عتاب "قائلا ، سنة ٢١لقد عفا عن المكيين الذين أضطهدوه بدون رحمة ل، هي العليا 

  فأنتم الطلقاء ! إذهبوا ، احمين هو أرحم الر) لأنه(االله سيغفر لكم ، اليوم عليكم 

  .٢:٤٠٢:السيرة النبوية ، إبن إسحق ،  ٢.١٤٢الطبقات الكبرى ، إ بن سعد 
لأن يهدي بك االله ) "رضي االله عنه(يوما لعلي )   صلى االله عليه وسلم (لقد قال رسول االله

من يقود " الدال على الخير كفاعله "و وفقا لقاعدة "خير لك من حمر النعم، رجلا واحدا 
شخص إلى الهداية يؤجر و يثاب كما يثاب الذي إهتدى من غير أن ينقص من أجره شيئا 

 ، وبالمثل ، 

  " : )صلى االله عليه وسلم(ا قال الرسول كم

إلى يوم من سن في الْإِسلَامِ سنَّةً حسنَةً فَعملَ بِها بعده كُتب لَه مثْلُ أَجرِ من عملَ بِها 
فَعملَ بِها بعده  ومن سن في الْإِسلَامِ سنَّةً سيئَةً. ، ولَا ينْقُص من أُجورِهم شَيء القيامة 

 )، ولَا ينْقُص من أَوزارِهم شَيءإلى يوم القيامة كُتب علَيه مثْلُ وِزرِ من عملَ بِها 



 

32 
 

" لقد وجدتم الهداية أو إهتديتم بسببي "لا تذكرهم بقولك لهم ، إذا قدت أناس غلى الهداية 
، ط الذي يهدي و يسخرك لكي تقود الآخرين للهداية لأن االله فق، هذا إثم كبير و جحود الله 

  " لما إهتديت أبدا ، لولاك"لمن إهتدوا لا يجب عليهم قول ، وبالمثل 

الذي سخر ، الحمدالله "إذا قدت ومهدت  الآخرين إلى الهداية يجب أن تفكر في شيء مثل 
الجواد ، الرحيم ، القوي فاالله ، رجل فقير محتاج مثلي ليقوم بهذا العمل الجدير بالتقدير 

فالخشب ليس لديه اي نسب لذاته ولكن ، والذي خلق عناقيد العنب في الخشب ، لعباده 
وللأشخاص الذين ، " فلا يجب أن أنسب هداية شخص آخر لنفسي ، ينمو العنب عليه 

لقد رأى إحتياجي ، مرشدي ، االله :"عليهم بان يفكروا في شيء مثل ، وجدوا الهداية
  "فالحمدكله الله ، و أذن و سخرعبده لكي يقودني إلى الهداية وبأسي 

هو مصطلح " حمر النعم "، .٣٥فضائل الصحابة ، مسلم ، ١٠٢، جهاد، البخاري 
لأثمن الأشياء التي يمتلكها  ، مجازي أستخدم بواسطة العرب في القرون الوسطى 

  ، ) تي آر.(الواحد
  .٢٠٣،المقدمة ، إبن ماجة ، ٦٩:زكاة ،مسلم 

  
الذين إقتادوا إلى الهداية يمكنهم بالشعور بأنهم شاكرين لمن سخر لهم االله من ، وكذلك 
و كذلك خلق الوسائل ، و خالق أفعالنا ، منذ أن خلقنا االله ، بعد كل ذلك ، ) هادي(مرشد 

ولكن هذا لا ينافي او يقلل من جزء من إرادتنا الحرة ، التي تمكن من الهداية و الضلال 
 .اء أو الضلال في الإهتد

  :تعليق ختامي  -٤

بالرغم من أن هنالك " قدري"معظم الغربيين المستشرقين قد إتهم الإسلام لكونه جبري 
وعلى النقيض ، قد دافعت  دوما عن الجبرية " الجبرية"فقط طائفة إسلامية صغيرة تدعى 

سيحية فهي مثل الم،  نجد أن معظم الفلسفات الغربية في التاريخ و لمدى من الزمان 



 

33 
 

فالخطوط العريضة لتلك ، جبرية و قائمة على قوانين تاريخية مقترحة وغير مقاومة 
  الفلسفات في التاريخ يمكن ان يتم إختصارها 

  :بالتالي 

  البشرية تتقدم بثبات ناحية النهاية السعيدة. 
 ن التقدم يعتمد على الجبرية و قوانين التاريخ المستقلة كليا الجبرية التي لا يمك

 .لذا يجب علينا طاعة هذه القوانين إذا أردنا أن لا نُستبعد، مقاومتها
  ولكن قطعا ) البدائية و الإقطاعية و الرأسمالية.مثلا (لا يمكن أن ننتقد المراحل

  .لانه ليس لدينا ما نفعله سوى المرور بها ، علينا المرور بها 
ماعية و حتى الأوضاع الاوضاع الاقتصادية الاجتأن : هذه الرؤى تعني الآتي 

فقط ) القرارات(تلك المراسيم، لأنها أُمليت بالطبيعة ، السياسية هي امر لا بد منه 
إذا كانت هذه القوانين قد حظيت في .القابلة للتطبيق و القوية هي التي تعيش 

  .في المجتمعات التي تختار ان تعيش  يجب أن تذعن لسيادة الغرب ،الغرب  
  :القرآني  للتاريخ من الفلسفات الأخرى  هو الآتي وما يميز المفهوم 

  حينما  كان فلاسفة  التاريخ أو علماء الإجتماع قد بنوا مفاهيمهم في التفسير
كان القرآن يتعامل مع المادة من منظور ،للأحداث الماضية و الأوضاع الحالية 

 .المباديء الغير متغيرة 
 لجماعة و السلوك الأخلاقي بالرغم من يؤكد القرآن على حرية الإختيار للفرد و ا

  أن الإله سيكون في بعض النواحي جيست في الفلسفة الهيغلية و المطلقة 

  أساسيات الاعتقاد و الإيمان في الإسلام -٥

فالقرآن لم يرفض الإرادة ، و القوانين التي لابد منها  في التاريخ في الفلسفات الأخرى 
البشرية هنا لكي يزرعوا حقل العالم للحصاد في الحياة الآخرة  االله يختبر ، الحرة للإنسان 

ولهذا السبب كل ما يحدث هنا من أحداث و مناسبات بمشيئة وأسباب االله ، الخالدة 



 

34 
 

يتتطلب ) الإختبار(فالإمتحان ، المتتابعة و المتعاقبة لكي يتميز خيار الناس  من الأشرار 
بالرجوع إلى القرآن نحن الذين ، ولذلك ، ختيار ان يكون الممتحن لديه الإرادة الحرة للإ

االله يستخدم ببساطة خياراتنا ليجلب إرادته ، نصنع التاريخ وليست إرادة الإله ألإلزامية 
إذا فُهمت هذه النقطة ستكون فلسفات الغرب ومفهوم بعض من ،الكونية حيز التنفيذ 

  .ستكون لا أساس لها "النهاية الحتمية "

  

  الرابع الباب

  القيامة والحياة الآخرة

  ) :يوم القيامة(فضائل الإيمان بالقيامة

لما ، الإيمان بالقيامة له الصدارة في تأمين النظام الإجتماعي السلمي ، بعد الإيمان باالله 
يجب لأولئك الذين لا يؤمنوا  بأنهم سيتم محاسبتهم للسعي لحياة صادقة و قويمة ؟ و لكن 

بالحساب الأخير في الدنيا الآخرة من المؤكد بأنهم سيحاولون  اولئك الذين منا المقتنعين
  :فالقرآن يقول ، العيش في حياة منظمة وقويمة 

إِذْ  شُهوداعلَيكُم  كُنَّاإِلَّا  عملٍمن  تَعملُونولَا  قُرآنٍمنْه من  تَتْلُووما  شَأْنٍفي  تَكُونوما 
ونيضتُف  يها  ۚفمويبزع  نعكبر  نثْقَالمم ةي  ِذَرضِفي  الْأَرلَا فواءملَا  السوغَرأَص 

  ﴾ يونس ٦١مبِينٍ ﴿ كتَابٍإِلَّا في  أَكْبرمن ذَٰلِك ولَا 

فاالله لديه كامل العلم و الإدراك لكل ، هنالك بعض الملائكة الموكلين بتسجيل كل ما نفعله 
سيجد السلام ) ويعمل لذلك(من يفهم ذلك ، و تخيلاتنا ، و أفكارنا ، نوايانا و ،أعمالنا 

العائلة و المجتمع المكون من اولئك  الأفراد ، ) العالمين (الحقيقي و السعادة في الدارين 
  .سيشعرون بأنهم سيكونون في الجنة 



 

35 
 

، ئلة و التافهة الإيمان بالقيامة يقي ويمنع الشباب من تضييع حياتهم في الأشياء الزا
و كذلك يساعد الطفال في تحمل موت من ، ويعطي الأمل للكبار بأنهم ذاهبون للقبر 

  ................. الأطفال الذين .يحبون 

 

 


