# الفصل الثالث

المماك السودانية القديمة

(النماذج المختارة)

المبحث الأول: مملكة كرمة (2500 \_ 1450قم)

المبحث الثاني: مملكة مروي (70 تق.م ـ 350م)

# الفصل الثالث

# المماك السودانية القديمة

#### مدخل:

على خلفية النحت بأساليبه المختلفة تم رسم الخطوط العامة لحقبتي كرمة ومروي اللتين ازدهرتا في شمل السودان وامتدتا من المنطقة الواقعة تحت بحيرة السد العالي حالياً والتي عرفت منذ فجر التاريخ بأرض كوش ؛ ثم سميت بأثيوبيا ، ومنذ عهود القرون الوسطى اطلق عليها أرض النوبة وقد قل بروفيسور سليمان يحيى : (كان يسميهم المصريون بارض الواولت والتانحسو والتي حرفت الى المحس ويطلق عليهم شعب البلد في الشرق النوباطيا وهم يقولون النوباتيا التي تحولت الى النوبة ,اطلق عليهم العرب بلاد السود ورماة الحدق ) وتك هي المنطقة التي بصد دراستها في هذا الغمل متمثلة في حضارة كرمة التي ساهت بمنطقة الثملل الثالث خلال المملكة المصرية الوسطى ، والتي يعتقد بأن أصحاب هذه الحضارة من أصل الكوشيين Cushiest ، وتعتبر منطقة كرمة من أكبر المواقع الأثرية بالسودان وأهمها . (محجوب التجاني محمود،2005م ص 37)

ثم يأتي الحديث عن حضارة مروي التي تنسب إليها الحقبة الكوشية الثانية ، وهي امتداد لحضارة كرمة ، والتي لم تق عند الحدود القديمة لمملكة كرمة وإنما توسعت لتشمل مناطق ولسعة من ما يعرف بالسودل الحديث . (سامية بشير دفع للله،2005م ص 5)

# المبحث الأول

# مملكة كرمة (2500-1450قم)

# الموقع والتاريخ:

إن التواريخ التي وضعت لبداية ونهاية مملكة كرمة غير محددة ولكن هناك ثمة شك أن كرمة وصلت إلى قمتها ونهضتها في الفترة التي سيطر عليها الهكسوس على مصر ، وقد كان سكان كرمة في ذلك الوقت معاصرين لثقافة المجموعة الثالثة في مرحلتها الأخيرة . (محجوب التجاني محمود،1984م.ص 193) .

ثمة مملكة موحدة أخفت في الظهور بين (2500 ـ 1450 ق.م) عرفت بكرمة حلت محل ثقافة ما قبلها ، فقد تم تحديد موقع القبور المطابقة لفترة التكوين على مسافة شديدة القرب من مستقر ما قبل كرمة في المنطقة الممتدة من عكشة وحتى نبتة ، وكانت شأتها تطور طبيعي من حضارة ما قبل كرمة . أما المستقر الذي خلفه فهو يتواجد على أربعة كيلومترات بالقرب من المجرى الرئيسي للنهر ، وهذه هي المدينة الوحيدة الكبيرة في المملكة التي تمت الحفريات الأثرية فيها ، ويعتقد بأنها كانت علممة البلاد ، وبالمقابل من خلال المقابر التي تمت دراستها ظهرت معلومات متممة دون نسيل المعلومات التي قدمتها المصادر المصرية . (بدر الدين عركي ،1997م. ص 38) .

من خلال الآثار التي وجمت تبين أن كرمة امتمت حدودها نحو الشلال الرابع من حيث أن بطن الحجر (وهي منطقة تقع بين الشلال الثاني والثالث شمل السودل) تعتبر بلاشك حدودها الجنوبية .

هناك تحديد لموقع كرمة قام به جورج رايزنر في الحفريات الأولى التي امتمت من 1916-1916م التي بموجبها حدد رايزنر ذلك الموقع الذي اشتمل على مساحتين رئيسيتين أحداهما حوالي ميل وضف من ضفة النيل وراء صف المنازل الحديثة ؛ كل عبارة عن كتلة عظيمة متآكلة من الطوب تعرف محلياً بالدفوفة الغربية أو السفلى ، وهذا تعبيراً نوبياً لأي مبنى من الطوب لا يزل قائماً ، وعلى بعد ميلين من الشرق البعيد وعبر سهل صلحالي منفتح كانت هناك جبانة كبيرة أيضاً ، وهي الدفوفة الشرقية أو العليا . (محجوب التجاني محمود، 2005م ص 197) .

. لوجود الكثير من اللوازم المصرية في الجشوات الكبرى في المقبرة كالتماثيل والنصب وآنية الطعام الحجرية والجرار، دفع رايزنر إلى اعتبار أن كرمة مقر جالية مصرية ومن ثم تعتبر الدفوفة (جمع هف ).الغربية المقر المحمن لإقامة الحاكم . (بدر الدين عرودكي ،1997م. ص 38) .

لقد اقترحت بعثة ب-غارسان B-Graticn تسلسلاً تاريخياً جديداً لثقافة كرمة وكان ذلك في عام 1978م عن طرق تحليل مقبرة جزيرة صلي جنوب الثلال الثاني ، وخرجت هذه البعثة بتقسيم أطوار كرمة إلى ثلاث. فترات كرمة القديمة (2050-1750ق.م) ، وكرمة الوسطى (2050-1750ق.م) ، وكرمة الكلاسيكية (1750-1750ق.م) . (بدر عرودكي،1997م ص 38)

بقي موقع كرمة بعد حفرها بمدة ؛ الدليل الوحيد على قيمة ثقافتها ، بينما وجعت مواقع قليلة بما يفتوض أنه إقليم كرمة بالإضافة إلى مواقع أخرى بأقعى اتجاه الشمل ، وذك من خلال المسح ألآثاري الذي اختتم في ارض الحجر . وفي المنطقة التي تقع جنوب سمنة مبلشرة تم الكشف عن عدد من جبانلت كرمة ؛ إذاً لمتد إقليم كرمة من مكل ما فوق كرمة بالجنوب إلى سمنة في الشمل وبكل الاحتمالات كانت هي الأرض الأصلية لكوش كما ظهرت في ضوص الدولة الوسطى . تم التبليغ عن جبانلت تابعة لكرمة أو قبور منعزلة شمل سمنة في كل من السرات وعكا ومرقسا وأبو سر وبوهين وعنيية وكوبل ، ومن هذه القبور حفوت الجبانة في مرقسا حفراً كاملاً ؛ والتي اشتملت على 22 قبراً ، ولقد وضعت القبور بعيداً عن المدافن المصرية الرئيسية ، وهي صغيرة نسبياً ولكنها عرضت المركب الجنائري المطابق لكرمة بالإضافة إلى وجود قرابين بشرية تمل على التعينها لحدود كرمة . كانت معظم جنائز كرمة المعهودة شمل سمنة مرتبطة بالقلاع المصرية الكبرى ؛ مما يمل على أن القلاع كانت تدار جزئياً بقولت كرمة التي أخضرت لهذا الهف . (محجهب التجاني محمود،1984م ص 209) .

خلاصة الأمر ذكرت بعض المراجع التاريخية أن كرمة الحديثة يسكنها آلف من السكان وتقع على ضفة النيل الشرقية بأقمى الحد الشمالي من لمتداد دنقلا ، وتعتبر منطقة كرمة أخصب منطقة في النوبة العليا ، ويوجد بها سهل فيضي عريض بالإضافة للمساحة الزراعية التي تتسع اتساعاً متعاظماً بوجود قناة سابقة في النيل وما يسمى بحوض كرمة التي يغمرها الفيضل سنوياً.

#### السكان:

ذكرت بعض المصادر أن ثقافة المجموعة الثالثة في مرحلتها الأخيرة كانت معاصرة لكرمة ، ونفى تك المصادر توضح اشتراك الثقافتين في كثير من الخصاص الأمر الذي يشير إلى سف واحد . (محجوب التجاني محمود،1984م ص 193) .

لم يكن سكن كرمة متجانسين كما يقول شارلس بونيه ، فهم ليسوا من العضر الزنجي ـ العضر الأكثر عدداً ، وكونوا المجموعات السكانية مثل المجموعة "ج" وغيرها ، وقد اتحدوا تدريجياً تحت ملوك كوش . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 210) وقامت الأسرة النوبية على ضفف النيل تزرع الأرض وتوجه كل العمليات الزراعية مكونة الطبقة المسيطرة . ونجد البدو سكن الصحراء على بعد من النيل يتوقين إلى حياة الاستقرار إذا وجمت لديهم فرصة ، وكانوا كالنوبيين ينخرطون في الجندية بينما بعضهم يشوف على قطعل الأبقار والضل . ومن ناحية أخرى نجد أن المصريين مجموعة من التجار المستوطنين بكرمة ومنهم الحرفيين والمترجمين للمسلحدة في عمليات التبليل التجاري . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ . ص 210) .

يرجح تشارلس بونيه أن سكان مدينة كرمة يتكونون من طبقات اجتماعية تعددية حيث يقومون بوظائف مركبة ؛ بعضها تابع لسلطة الدولة وبعضها يستمد من المحافظة والسيطرة على المناطق الريفية ، ويتطلب هذا النظام الطبقي مجموعات مختلفة قوية من العمالة اليدوية كبحارة مراكب النيل ، بالإضافة إلى الجنائزيين والفخاريين وغيرهم من أصحاب الحرف اليدوية ، هذا بالإضافة إلى المترجمين المصاحبين للوفود الأجنبية ووسطاء التجارة وبعض الكتبة . ( تشارلس بونيه، بدون تاريخ.ص 207 )

لقد حصر المؤرخون العمل الآثاري في حفنة من المواقع والمدافن التذكارية ، وبالتالي لم يكن هناك معلومة عن أصل السكن في النوبة العليا ، إذ لم يُدرك إلا القليل عن ثقافاتهم ، ومع ذلك أثبت علم الآثار تواجد مجتمع بثقافته المتفردة

ولن هناك ثقافة ومجتمع ناجعين في النوبة العليا لمتد لأف عام . فقد عوض حرقوف Harkhuf (ومو رحالة نوبي أوكل إليه مهمة الحراسة الداخلية لمصر، ووصل إلى الجنوب)عن أرض يام Iam (وهي جنوبي ولدي حلفا تلك الأمارة التي تقع في دنقلا حول كرمة) ، التي لم يكن موقعها محدداً ولكن يصعب وجودها بأرض غير النوبة العليا .بالرغم من أنه لم يتم التعوف أثرياً على تلك الثقافة ـ التي تماثت مع كل من يام و المملكة النوبية في النوبة العليا ، والتي تبادلت الأسرة الثانية عشر معها التجارة ـ إلا في وقت لاحق ، وهذه الثقافة معروفه من موقع واحد هو كرمة التي أخفت منها لسمها . (محجوب التجاني محمود 1984ص 193) .

#### العقيدة الدينية في كرمة:

لا تتيح الدراسات التي تمت للمباني الدينية والعادات الجنائزية فرصاً كبيرة لتحديد سياسة الآلهة بكرمة لكن يبدو أن كرمة قد تأثرت بصرحيث عُبعت بعض الآلهة المصرية لكنها تعرضت إلى كثير من الاقتباس والتحريف المحلي ، مما يقال من فائدة المقارنة ، ومن جانب آخر هناك بعض الأفكار الدينية انتقات من السودان إلى مصر ومن بينها الآلهة المصرية ذات الأصول السودانية ، مثل الربة إيزيس وعنوكة السودانية وآمون العظيم . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ ص 200) .

أظهرت الحفريات الأثرية بكرمة الدور الكبير للمعابد العديدة التي تقام فيها الاحتفالات والطقوس الدينية في أحياء المحينة . أما المقابر فتكفف عن تمجيد وتقديس المعبودات والتي يعتقد أنها تتحكم في الحياة الدنيا وفي العالم الآخر . وفي الوقت الذي سيطرت فيه كرمة الكلاسيكية على قلعة بوهين ظهر لسم إله مصري وهو حورس بوهين والذي أقلعت إحدى الأسرالمصرية ـ كانت تعمل في خدمة ملوك كوش ـ معبداً بلسمه والذي كانت له مكانة كبيرة في كرمة ، فهو والإله راع (حسب الأسطورة الفرعونية) موكلان بحفظ الطمأنينة والسلام ضد قوى الشر الممثلة في الإلهة ست ، ويدعم ذلك ما وجده رايزنر في الدفوفة الشرقية في اللوحة الهيروغليفية والتي في أعلاها قوص شمس مجنح نحت من الحجر بعناية . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 200) .

أثناء الحفريات وجمت أيضاً العديد من نماذج المراكب وهي منحوتة من الحجر أو مشكلة من الطين المحروق، وهي تُذكِر بالفك السماوي اللازم للرحلة الكونية للإله راع أو للطق الجنائزي الذي يشير إلى رحلة الموقى للعالم الآخر بصر، هذا

بالإضافة إلى خصاص المعمار للمباني الجنائرية حيث تبدو عبادة الشمس محتملة ؛ وبالتالي ليس هناك ما يثير الدهشة في وجود بعض أشكل عبادة الشمس في بلاد كوش وهذا ما تشير إليه دلائل الإله راع . أيضاً تم العثور أثناء الحفريات على منحوتات لحيوانات أسطورية ؛ واستعملت في فن التطعيم لزخرفة بعض لوحلت الأسرة بكرمة الكلاسيكية ؛ نموذج (19) وبعض الأشكل العاجية مرصعة بشكل فوس النهر والذي يمثل إله الخصوبة عند الفراعنة ، وقد ظهر هذا الحيوان مثل التمائم التي كانت تقوم بتسهيل عملية النفلس عند النساء . (تشارلس بونيه بدون تاريخ ص 202) .

أيضاً تم العثور في منزل مهجور جنب المدينة على رسم من الحجر على شكل حية تمثل إحمى المعبوطت التي ترجع إلى تاريخ بعيد ، كما وجعت منحوتات تظهر بكثرة ؛ من أمثلة المعبوطت وهي عبارة عن إنسان برأس بقرة عليها شعر طويل مستعار وهي منحوتة على مسند المقعد الأسفل وأملها العلامة عنج ؛ وهو حوف يرمز لتقتيح الحياة بولسطة الآلهة للجسد الآدمي خاصة الملوك ، وربما كان التمثل صيغة محلية وترجمة سودانية للربة هاتور من ممفيس " تعني القاهرة حالياً "(تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 202) ، والتي من بين خساصها تمثل الأم الكونية المقسة وولعبة القوت ، كذك شف رايزنر عن مناظر ملونة على جدار المقمور تين الجنائزيتين بكرمة ، حيث لاحظ وجود إحمى الرسومات التي كانت تمثل أو تسور الجيوانات المرصوصة الواحد تلو الآخر والمراكب المشرعة بالإضافة إلى مناظر عادية طبيعية لا تغيد الديانة كثيراً . أيضاً كان هناك تصوير يحتوي على حمار يقاد نحو بئر ووعاء وثور على وشك أن يشرب الماء وحيوانات غير مميزة ومناظر نيلية ؛ هذا الغن التصويري يمل بأسلوبه التشكيلي الوضح واستلهاماته من الغن المصري ويؤكد على الأهمية التي احتلتها هذه الحيوانات والتي تمثل رموزاً تحمل قدرات لاهوتية كما في مصر ، وهكذا نجد أن المنطقة الصرية والمنطقة السودانية ببلاد كؤس يتشاركان في العديد من الأفكار والأخيلة الدينية والسحرية منذ تلك الحقب الموغلة في التاريخ .

يعتبر التصاح من بين المعبودات المهمة في بلاد كوش ، فقد كانت له مكانة هلمة بحيث تكرر رسمه على الأواني الفخارية والتي كانت تستعمل كأواني لرضاعة الأطفل ، وقد عُثر على عدة تماثيل لهذا المعبود مصنوعة من الطبي وموضوعة تحت أثلث إحمى المنازل في الحي الديني ، كما تم العثور على عدة تمائم تمثل شكله في الأضرحة ، ويبدو أن هذه المكانة للتصاح قاومت الدهور فما زل جسده محنط وموضوع على مداخل كثير من المنازل في منطقة كرمة حتى اليوم . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 205) .

ومن العادلت التي وضحت خلال المسح الأثري ؛ عادة وضع الخراف كاملة مع الميت وقد عثر عليها محنطه في بض القبور من خلال كثير من الرسومات على صخور الصحراء الغربية تتطابق مع ما وجدة في كرمة الوسطى ، وهي تمثل حيوانك كروية ولا نرى خروفاً يقوم بدور القطيع ؛ إذ أن معظمها اصغر سناً من هذا الدور ، وما يبل على إن الشعائر الدينية في كرمة أصبحت أكثر تعقيداً أن يثقب الغلاف القرني للخرف وتثبت عليه زخاوف من الخرز وحلى تعلق علي تلك القرين، كما كانت تحمل شعاراً عبارة عن قوص مدور من ريش النعام مثبت على رأس الكبش ، وثمة علاقة بين هذه الممارسة وعبادة الإله أمون كما رأى الباحثون بالرقم من عدم وجود برمان لذاك . (بدر الدين عركي،1997م ص 39) ، هذا بالإضافة إلى وجود بض قطع اللحم والجرات التي تحتوى علي بض المواد الغذائية التي تعتبر ضرورية للحياة الأخرى ، كل ذلك يشير إلي أشكل الطقوس التي تنم على مفاهيم عقائديه وحلالت في هذا الشأن ، وعليه يمكن الجزم انه انتشرت بعن العقائد الدينية أو الممارسات السحرية القي كل يمارسها سكل المحراء قبيلي كرمة و لقد أشار بعض الكتلب قبل مدة قليلة من الزمل إلى التشابه والتطابق في بعض الوجوه والعادلت بين سكل الصحراء والمجموعة النوبية الثالثة (ج) وحضارة كرمة ؛ مما يدعو إلى النظر إلى هذه العادلت من خلال منظور ديف واسع (بدر الدين عركي،1997م ص 39)، أيضاً نجد تطابق في الملابس وطريقة صيد الزرف في ما ظهر في الرسوم الصحراوية ، وظهر أيضا في كرمة وفي سيلق الحديث عن الكباش نجد أنها تشارك وتقدم كضحايا للميت فيما يقدم له من قرابين وطقوس توحي بوجود نوع من التعبد ، وهذا ما يؤكد الافتراض الذي يقول إن أهم معبود مصري للكوشيين هو أمون أبو الإلهة ورب الأرباب والمقدم عليها في الدولة (1580-1080ق.م) ، ذلك الإله الذي اتخذ من بعن خماصه وأشكاله تك التي ظهرت أولاً بين مناظر صخور الصحراء ، ومن ما يثير كثير من الجل ذك التمثل الصغير الني صنع من الكوارتز ويمثل كبش وجد بأحد المقابر الملكية بكرمة كأحد مراسيم طقوس جنائزية ، وهو شكل ظهر بمصر قبل قيام الدولة الحديثة ثم انتشر فيها فيما بعد ، كل هذا يفسر لنا كثير من الأشياء مثل عراقة هذه المفاهيم الدينية والمتعلقة بلُّهم معبودات الفراعنة في عصورهم الذهبية ، كما يعلل لنا أيضاً شغف الكوشيين والمرويين فيما بعد بهذه المنظومة ، التي جعلوها أهم مصادر الطقوس والعبادات وهذا مثل يوضح التداخل العقلاني والحضاري في الأصول الحضارية في مصر والسودان (تشارلس بونيه،بدون تاريخ. ص 206) ، وبتفسير أبق نجد إن الديانة التي نشأت وظهرت ـ ويمثل فيها الكبث كإله ـ ربما تكون قد تطورت في مصر والسودل بشكل مستقر ، وقد يرجع تطور الممارسات الدينية لأصليين مختلفين ومتزامنين ، ومن ثم

يبدو إن الاتصالات التي انحصرت في نطق ضبق في الدولة الحديثة أمت إلى قيام نوع من التوافق والتوأمة فان العقائد الدينية المتعددة الأصول تقاربت حتى امتزجت .

أظهرت بعض الرسومات لرماة القوس يحملون جعبة مماؤه بالسهام وخناجر على خصورهم ، وكل الموقى ـ في القبور التي وجمت سليمة ـ يحملون مجوهرات من الذهب والغنة ؛ مما جعل الصوص يستهدفون مواقع وجود الرأس والصدر من خلال الثقوب التي تم شقها بولسطتهم ، كما ظهرت في كرمة الوسطى الغرف أو الزوايا الصغيرة وكانت على الجانب الغربي من المبني ، ويبدو أنها كانت لممارسة العبادة وذاك من خلال صمات الأختام التي اكتشف بالقرب من مدخل واحد ، إذ كانت النَّضحيات البشرية تبدو في القبور البدائية اشد ندرة مما كانت عليه في العصر الحجري المتأخر ، وقد كانت هناك بض الإشارات أو الطلات تسمح بالتعرف على المُضحى به ؛ من بينها وضع الهيكل العظمي الذي يبتدئ بوضع الوجه قِبل الأض ولا أهميه للجنس أو العمر ، وفي نهاية كرمة الوسطى ستزداد الأضحيات البشرية عكس الأضحيات بالحيول التي كانت في انخفلس واضح وذك من خلال أسر بكاملها تشمل أطفل في مقتبل العمر مجتمعة بالقرب من الشخص الرئيسي والذي غالبا ما يكون مسطحا على سرير خشبي متخذة أقدامه شكل حوافر البقر 0نموذج(19). (بدر الدين عركي، 1997م.ص 39) ، وكانت أوضاع الأجساد توحى بأنهم دفنوا إحياء وماتوا اختناقا وهذا ما خلص إليه رايزنر . (Excavations at Kerma,111,Harrard African Studies,Vol.V.1923 p.71 ) ، لقد شهدت كرمة الكلاسيكية ازدهار وتطور نظام سيلسي ديني شديد التعقيد على ما يبدو إذ تشهد الجشوات الضخمة ـ التي يتراوح قطرها 80 ـ 90 متر ـ على السلطة الخارقة لأواخر الملوك؛ فُتحت كترس من التراب محافظ عليها بجدران عازلة لتلافى التعرية الهوائية، ثم حفر سردلب مقوس يمكن الوصول إليه من خلال ممر رئيسي من خلاله اكتثف رايزنر عدد مئلت من الهياكل العظمية في وضع مقرض عبارة عن لنحيلت بشرية لمرافقة المك والاستمرار في خدمته في الحياة الأخرى ، وتمل مستودعات الأثلث على المستوى الفني من خلال شكل النَّسرة خلت الأعمدة التي تم تزينها بالعاج والبرونز ، هذا بالإضافة إلى الوسائد ونماذج المراكب ومختف الأواني ولتولت الطعام الخزفية والحجرية . (بدر الدين عركي، 1997م. ص 39) مما ذكر سابقاً ومع إن الأسس الدينية لكل العادات بهت مؤكدة إلا إنه لم يتم تعريف واضح للعبادات ، وبالرغم من توجه كرمة نحو مصر فقد استطاعوا إن يشئوا تقاليد لهم من المحيط النوبي ومن الصحراء الغربية ومن وسط السودان ومن الغرب مضاف إلى ذاك ما ورد من مصر شمالاً .

# الحيلة الاجتماعية في كرمة:

توفرت بعض المعلومات من خلال النصوص والرسومات المحفورة وغيرها من الآثار تبين الحياة اليومية للسكان، ناحية أخرى نجد إن صفة البربرية التي وصفت بها هذه الحضارة لا تتوافق مع مستوى العمارة العامة ، ولا سكل كرمة وصناعها ولإبداع الواضح ، ومن خلال هذا المجتمع الافريقي الذي وصل إلى درجة من الرقى النادر في ذلك العصر السحقي ، والذي تشير إليه المعلومات عن فترة المضملال الثانية الفرعونية المعلمرة لقمة مملكة كوش هذه ، والمتمعن في كرمة يرى أنها عبارة عن مجتمع زارعي مرتبط بعضه البعض ، وهذه من أساسيات الحياة الزراعية ببلاد النوبة ، ويندهش المرء لوجود ملك وكهنة وطبقات من رجالات الإدارة الريفية والقروية المترددين على المدينة في مثل هذا المجتمع . (تشارلس بونيه، بحون تاريخ. ص 207) .

تم العثور على بعض من الصور رسمت على جدار المحاريب ونماذج من الطين أو الحجر لمراكب مما جعل بونيه يعزى ذلك إلى وجود أسلطيل لمنطقة كرمة ، وذلك من خلال ما توجي لنا به هذه الصور حيث ظهرت المجلدف التسعة الجانبية ولاثنين الإضافيين الكبيرين واللذل حلا مكن الدفة , تقبع قمرية (كابينة) المركب في وسطها ، ومن خلال هذه النماذج المصنوعة من الحجر أو الطين المحروق يتضح مستوى البراعة والرقي الذي توصل إليه بناة المركب . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ. ص 210) ، وطبقة صناع المراكب تعتبر من الطبقات المصيزة اجتماعياً في كل المجتمعات حتى يومنا هذا .

يبدو إن مناشط سكل كرمة كانت تحت إدارة مك على الرغم من عدم وجود قسر ملكي ، ولم يُستبعد وجود مك كلعن على الأقل في الفترات القديمة ، وقد دلت المقابر الكبيرة التي استمرت خلال المملكة كلها على قوة المك ، أيضا نجد أن مصر - من خلال المراسلات المتداولة بينها وبين كرمة - كانت تخشى مك كرمة وتحبذ قيام علاقة ودية معه ، وربما شُيد قصر المك في فترة كرمة الكلاسيكية خارج أسوار المدينة ، وحقيقة كانت هناك آثار عديدة من مباني واسعة شبيهة بالقسر الملك في فترة كرمة الكلاسيكية ، وربما ترجع إلي مثل هذا القسر الملكي والمبنى الدائري ( الكوخ الكبير ) الذي كان

مشيداً بالقرب من وسط المدينة ، وكان من الواضح أنه يعتمد على قوة ملكية وبداخله تدار شئون الحكومة وتعقد الاجتماعات . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ.ص 210)

كما كان للكهنة مكانة اجتماعية مقرة والدليل على ذك وجود المبنى الديني أو المركز الديني والذي يق منفسلا عن بقية المباني ، وتوجد به غرفة للعبادة وأخرى قد تكون سكن لكبير الكهنة ، ويمكن للمك إن يستقله كمقر مؤقت ، وهنك عدة دلالات تشير إلى انه بني ليحمي شخصية أو شخصيات في غاية الأهمية ، وذك من خلال العناية الفائقة التي أولاها المعماريين في تشيده والذي على مقاوما عبر ألف السنين ، وبلسم المك يقوم الكهنة بالطقوس التعبدية كل يوم وتحت تصرفهم أيضاً هذا بالإضافة إلي كل نتاج التجارة ونتاج الصناعة المرتبطة بالمعابد وما يرد للمك . (محجوب التجاني محمود، أيضاً هذا بالإضافة إلى كل نتاج التجارة ونتاج الصناعة المرتبطة بالمعابد وما يرد للمك . (محجوب التجاني محمود، أيضاً هذا بالإضافة المي كل نتاج التجارة ونتاج الصناعة المرتبطة بالمعابد وما يرد للمك . (محجوب التجاني محمود، أيضاً هذا بالإضافة المي كل نتاج التجارة ونتاج الصناعة المرتبطة بالمعابد وما يرد للمك .

يوحى لنا هذا الرصف للحى الديني إن الكهنة كانت بأيديهم مصائر المدينة في وقت لم تظهر فيه الدولة كمؤسسة بعد والحقيقة توضح إن المك يمثل كل القوى وعلى رأس نظام أدارى مركب كما تشير إليه بصمات الأختام ، كما أن احد وظائف المركز الديني أيضاً ضمل العمل القويم للدولة بشتى أمور القسر . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ.ص 210)

# السناعات والحرف في كرمة:

عرف سكل كرمة العديد من الحرف التي ساهمت بطريقة مباشرة أو غير مباشرة في تثبيت المفاهيم الأسلسية للنحت البارز والغائر وذلك بما يحمله سطح منتج تلك الحرف من نحت وتلك الحرف:

#### الفخار:

لاشك أن الفخار لعب دوراً كبيراً في كرمة وبقية المواقع الأثرية يتركز هذا الدور في دراسة تطور المدينة والمقابر، فالدلائل الأثرية تتل على أن قطع الفخار هي الأكثر تواجداً وشيوعاً، هذا وفي غيلب المحفوظات والدلائل المصورة الأخرى ليس هناك غير الفخار الذي يلعب دوراً لسلسياً في التصنيف والتسلسل التطوري عند دراسة تعاقب المدنيات والحضارات القديمة.

نجد إن فخار كرمة برغم وفرته الكبيرة ؛ فلاختلافات فيه بسيطة وسرعة التغير فيه بطئيه ، مما يفقده كثير من المصيرات التي يمكن أن تدرج ضمن النحت بنوعيه البارز والغائر ؛ تك المصيرات التي تتملشى مع التطورات الاجتماعية التي تنتلب المجتمع من حين لأخر ، خلصة ورود ما يوحى بوجود مؤثرات من الجنوب أو من الشمل ، حيث يصعب في بعض الأحيان الحكم ما إذا كانت محاكاة أو تاثيرمن الجنوب أو من الشمل ، فإن الفخار لبساطته فانه يحتفظ بأصالته حتى النهاية ، فقد احتفظ الحرفيون في كرمة بأوعيتهم المصنوعة باليد وطوروا لهم تقليداً وأسلوباً بقى مع الزمن وتوارثه جيل بعد جيلى . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ. ص 221) .

من ما تم جمعه من علي سطح الأرض - والذي يغطي مقابر شيمت خلال الألف الثانية قبل الميلاد - كبض الشغف الفخارية عليها زخرفة تموجية نتجت من جراء صقل الزخرفة المحفورة راسياً وعرف بها الفخار التموجي وفخار صنع من طينة بلونها الطبيعي مزدانة أو غير مزدانة بزخارف هندسية وطلاء احمر قريب الشبه بفخار المجموعة الأولى (أ) بالنوبة السفلى . (تشاراس بونيه، بدون تاريخ . ص 225) .

أفضل فخار كرمة ذو رأس أسود له جدار رفيع لأقصى حد وأطرف حادة يشبه ذلك الذي أنتج إبل ثقافة المجموعة الأولى (أ) المعروفة لصطلاحاً بالأواني الحديدية المبرقشة (أي المرقشة أو المزخرفة زخرفة بارزة أو غائرة) ، كذلك وجمت الأواني خلت أطرف سوداء حالكة السواد لامعة مصقولة والي الأسفل تحتد رقعة السواد نحو بوصة على السطح الخارجي الإناء ، أما السطح الخارجي الأسفل فهو احمر غلق في معظم الأحول يفعل الجزء الأسود العالي والجزء الأحمر بأسفل الإناء لون ابيض معدني ، و هذا الملمح لا يوجد في لى من مصنوعات النوبة ذلت الرؤوس السوداء وقد صار أصلها والغوض منها موضوعاً لنقائل طويل .

#### (Mélanges offerts à Kazimierz Michalowski Warsaw,1966,pp209-10)

ثم كانت السمة العلمة لفخار كرمة أن له زخرفة تمتاز بالثبات ، وأشكل لا تتغير إلا طفيفا في كل هذه الفترة الطويلة ، وفجد أن الفخار الذي جمع بالمحينة من الحفريات له تنوع اقل ونجدة أكثر خشونة مما جمع من المقابر (المقاطع 9- 16 التي نقب بها رايزنر ) ، وبعضها مصنوعة من طينة سوداء ومزدانة بتصلميم ذلت زخرفة محفور مملوء بلون ابيض زيادة في الزخرفة ،

وهى نفى الطريقة التي نففت بها زينة على سلطانية ذلت لون ابيض مصغر مغطى على السطحين بلون احمر ، ويحجم اكبر مما سبق وقد تمحى الزخرفة أحيانا بولسطة ثقل الإناء إثناء عملية التجفيف ، وتختمر الزخارف على شفة الإناء ، وتكون المتقاطعة المطبوعة بالمشط وتصاحب أشكال شبه المنحرف سلسلة من الخطوط المحفورة على عجل ، أو البصمات المعمولة بآلة محدبة ناعمة ليس لها أسنان ، وتظهر أشكل من الخطوط المتكسرة والمربعات والمثلثات بإعداد قليلة داخل التشكيلة الزخرفية ، كما توجد سلطانية حمراء بحافة سوداء مغطاة بعديد من الشرائط الرئيسية مطبوعة بآلة محدبة في شكل أقولس متجانبة تجانباً تبادلياً مكونة زخرفية متعرجة ، وأخيراً يوجد طبق عادى خارجه أحمر أملس وداخلة أسود ومصقول يحمل تحت حافته المزخرفة بإشكل مطبوعة بالمشط مثلثات كبيرة محفورة ومحشوة بخطوط ، وفي مستوطن كرمة تدور هذه الأوعية التي خاهرت بين فخار المقابر . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ.ص 241)

هناك مميزات عديدة لفخار كرمة ـ الأحمر ذو الفوهة السوداء والأحمر ذو الفوهة المحزوزة والإطباق التي عليها حزوز ( بينها مقاومته للتلف عبر الزمن ، كما انه خفف الوزن وغالباً يحمل زخرفة غائرة أي علي شكل حزوز ( decoration imprinted or incised ) ، ونماذج الزخرفة على شكل ( lozenge ) معيّنات ، أو مثلثات ( triangles ) ، ونف هذه الدوافع نجدها اليوم محفورة على بيوت كرمة وخلصة في الأبول ( صلاح عمر الصابق، 2007م ص 63).

صنع أهل كرمة ـ فيما يعرف بحقبة كرمة الكلاسيكية ـ فخاراً من أنواع عديدة مثل النوبيين في النوبة السفلى ، فأكبر الأواني الاستهلاكية استعمالاً تكاد تكون غير مميزة عن أواني ثقافة المجموعة الثالثة ، كما أنهم صنعوا أقداحاً سوداء الامعة ذلت رخارف محفورة مليئة باللون الأبيض مثل ما هو عند النوبيين في النوبة السفلى في كرمة ، ومع ذك شكل مثل مثل هذا الفخار النسبة النئيلة من المركب الخزفي والني تميز بأنه إناء أحمر أسود الرأس مماثل للتقليد النوبي العام ، وهو يشير إلى مدى مهارة حرفيي صناعة الفخار في كرمة ؛ والدقة التي وصلوا إليها في الصنع والتي لم يسبق لها مثيل ابداً في فخار ثقافتي المجموعة الأولى والمجموعة الثانية ، إن صناعة أواني كرمة رفيعة المستوى للدرجة التي جعلت مكتشفها رايزنر يعتقد أنها قد صنعت على العجلة وبالتالي اعتقد رايزنر أنها كانت إنتاجا للمناع المصريين حيث أن عجلة الصانع لم تكن معهودة آنذاك للنوبيين .

(Excavations at Kerma, 111, Harrard African Studies, Vol. V. 1923 p. 323-5)

تميزت كرمة الكلاسيكية بصورة ولضحة في فن الحرق ، ويشهد بذلك وجود الشريط المعدني الذي يقع بين جذع الإناء وحافته في الفخار الدقيق الأحمر والأسود ، وربما عثر الفنانون على هذا التأثير صدفة ، والذي تمثل في البقع الرمادية التي ظهرت علي بعض الأواني في نهاية كرمة الوسطية ، والتي ربما كانت من جراء ارتفاع في درجة حرارة الحرق ، ونسب بعض المؤرخين كل الإنتاج للمصريين كرايزنر ، ولم يستبعد نسبته الحرفيين محليين قلموا بتنفيذه بولسطة عجلة الفخرافي أمراً محتملاً . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ . ص 247)

# تشكيل الحجارة في كرمة:

تم العثور على بعض الألات الحجرية المتخصة كالمسننات المستخدمة في هندمة وتشكيل الأعمل الحجرية نفسها بجانب الأدوات الأخرى مما يشير إلى وجود صناعة حجرية متصلة بالحياة اليومية ، وبعضها تمت زخرفته لتتناسب مع وظيفته ، وذلك بالرغم من انتشار الصناعات المعدنية . ارتبطت الألات الحجرية التي تم العثور عليها بشاطات عديدة لدى السكل ، مثل صناعة المقابض من الخشب أو العظام أو العاج ، هذا بالإضافة إلى شظايا طويلة ذلت حدين توفرت بكميات كبيرة تشير إلى استعمل آلات حادة طويلة كالمنجل المشهور الذي كل منتشراً في كثير من مدنيات الشرق الأدنى القديم ، وهكذا يبدو أن هناك تنظيماً مركباً الإنتاج ألولت حجرية تستعمل في شلطات أخرى ، وهو نظام يعكن تنظيم الإنتاج الصناعي الثبيء الذي كان منتشراً بين حضارات مدنية أخرى في كرمة (تشاراً لس بونيه بحون تاريخ ص 249) .

لتشكيل وتهيئة الحجارة للاستعمال المتخصص فقد صقلت ، وقد يتأثر الصقل من طبيعة الآلة نفسها كالطاحنات مث ومن الألات التي تم العثور عليها الغؤوس ورؤوس دبابيس القتل والتي اكتسبت طقوساً ، والقّوم الذي ارتبط بصناعة النجارة ، وكانت كل العينات التي تم العثور عليها صغيرة الحجم ومن حجر أخضر . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 249) .

هذا بالإضافة إلى ألواح مشكلة ومثقوبة لتعلق بالرقبة الاستعمل الشخعي ، أيضاً نجد أن صناعة الحجارة المصقولة تشكل مجالاً آخر سواء في طحن وتحضير الطين ، أو زخرفته ، ثم الصقل والتلميع والسن . (تشارلس بونيه،بحون تاريخ ص 251) .

# استخدام العاج والعظام في النحت البارز والغائر:

ظهر هذا الفن واشتهر بأنه من ابتكارات كرمة الوسطى ، وكان يستخدم من سن الفيل أو فوس النهر ، والتي كانت تزل بهما قوائم وألواح الأسرة الجنائزية بكرمة ، وشملت الوحدات الزخرفية أشكل هندسية بسيطة ، أو زهرات رباعية أو سداسية البتلات محلطة بأشكل هندسية كالمثلثات ، وقد تم العثور في المقبرة 16 بكرمة على وحدات مكونة من حيوانات خرافية وأشكل نباتية أو خليط من كل ذك . تركزت بشكل أسلسي عملية تشكيل العاج والعظام في تزيين المعلمم ومقابض السيف والسكاكين والأمشلط من العاج وغيرها . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 251) . وقد استنهم هذا الغن من البيئة المحلية كالحيوانات الاستوائية مثل وحيد القرن والفيل والنعام والغزل والخباع ، ويتمثل الإبداع الخلاق في أشكل الزرف المجنح ، وينهر تأثير مصر في النسر والتمساح والثور و الآله الممثل بفرس النهر تاروت ، وكثير من الأشكل التي انتشرت إبل فترة الضمحلال الثانية بعصر والشام ، وورهت كذك في شكل العنزتين اللتين ترعيان الشجرة المباركة ، كذك شكل الغزل الواقف أو السابح كان يشير إلى علاقة كرمة بالهكسوس بعصر . (تشارلس بونيه، بحون تاريخ. ص 255) .

نجد أن هناك تشابه بين فن التطعيم الذي ظهر بهذا الشكل وبين ما ظهر في بلاد مابين النهرين في العرق وسوريا ، ونجد أن أقرب شبه لغن عاجيات كرمة يوجد في منطقة الجسر بغلسطين والذي يؤرخ بالعسر البرونزي الثاني والمعلسر لحضارة كرمة الكلاسيكية ، وتتشابه هذه العاجيات في تصنيعها وتركيبها وشكلها المتمثل في أشكل الحيوانات والطيور خلصة ذلك الإله الخرافي المتمثل في فوس النهر والذي عرف بلسم تاروت كما ذكر آنفاً كذلك نجد في حالة كرمة أن العناصر المحلية قد تمازجت واختلطت مع العناصر المتصرة ، ويبدو أن عاجيات الجسر بفلسطين تمثل صيغاً مشرقة لعاجيات كرمة ، ومما تجدر الإشارة إليه أن العاجيات المصرئة لها لم تناهر بعصر إلا في فترات متأخرة كثيراً ، وعليه فما تزل حلقة الاتصل المصرية مفقودة حتى الآن ، ومن كل ما سبق ذكره نجد أن التشابه الذي تم رصده بين العاجيات في كرمة وعاجيات الجسر بفلسطين في تلك

الحقبة من الزمن يدل بلا شك على أن هناك تبادل بين تلك المناطق سواء كان تجارياً أو ثقافياً بين كرمة والهكسوس بدلتا و مصر وبلاد الشرق الأدفى بفلسطين ، وهكذا انخرطت كرمة من المحيط المصري إلى عالم الشرق الأدفى القديم . (تشارلس بونيه، بحون تاريخ.ص 255) .

# التماثيل الصغيرة في كرمة:

وجعت تماثيل صغيرة تحمل نحتاً بارزاً وغائراً ونجد أن الأطوف يشار إليها بنتوءات بسيطة وتم تقسيم التماثيل الموجودة إلى مجموعات أهمها المجموعة الثالثة فتمتاز بتحسين وتطوير كبير في الجسم حيث برزت خطوط أو خدوش أو ثقوب تمثل تفاصيل تشريحية أو ملبوسات ، وهذه المجموعة لها مكانة خاصة لما عليها من لمسات جمالية وفن ، وما تلاقي هذه المجموعة من علاقة مع مثيلات ظهرت في حضارة النوبة في المجموعة الأولى "أ" والمجموعة الثالثة "ج" ، ويظهر الرأس صغير كالبيضة وعليه تفليل في الوجه ، أيضاً وجد بكرمة تمثيل احيوانات يغلب عليها الماشية والأغنام وهي بدائية التكوين ويصعب تحديد نوعية الحيوانات وتتساوى أعدادها . (تشارلس بونيه، بدون تاريخ. ص 257) و قد جد رايزنر في حفرياته تماثيل الأشكل متعددة تشمل أشكل أوعية وأشكل هندسية مثل الأزرار والأطباق والمراكب وأدوات إنتاج مساعدة لبعض العمليات ، أو أشكال شعبية عثر عليها بمدينة كرمة بالقرب من أماكن العبادة والمقابر ، وقد عُثر على بعضها تحت أساساء المباني كفرايين أو ودائع أرجعت بعضها إلى أقول السحر كتعاويذ ورُقي ، أو للعمليات الحسابية وتحديد أوزل أو كميلت أو أثمل المبائع . (تشارلس بونيه،بدون تاريخ ص 259) .

# المبحث الثاني

# مملكة مروبي (270قيم -350م)

# الموقع والتاريخ:

أول من كتب عن السودل وأول من ذكر مروى بهذا الاسم من الكتلب الكلاسيكيين هيرودوت في القرن الخامس قبل الميلاد ضمن كتابه التاريخ كما كل أول من ذكر اسم مروى (البجراوية )، ووصفها بأنها عاممة الإثيوبيين فقد عوف السودل في ذلك الحين باسم إثيوبيا كما وصف معبد الشمس وهو الآن خارج المدينة الملكية . (صلاح عمر الصادق، 2007م ص 94)

تقع مروى شمال قرية البجراوية على الضفة الشرقية لنهر النيل وعلى بعد 200كيلومتر شمال شرق الخرطوم ما بين الشلالين الخامس والساهس وشمل مدينة شندى والى أربعة أميل إلى الشمل من محطة كبوشية الحالية في منطقة شندي و موقع مروى يمثل نهاية الطرق التجاري الذي يمتد من البحر الأحمر عبر نهر عطبرة ليمل إلى النيل . (صلاح عمر الصادق،2001م ص 10)

ويبدو إن جزيرة مروى المحصورة بالنيلى الأزرق ونهر عطبرة قد حازت على قدر من الأهمية منذ الأسرة الخامسة والعشرين كما أنها قد لفتت أنظار الحكام الكوشيين الأوائل (عثمان عبد للله السمحوني، بدون تاريخ. ص 16) ، يذكر رايزنر إن تاريخ بداية مروى والطريقة التي تطورت بها غير معروفين ، ولكن يبدو أنها كانت في ايدي حكام كوش منذ عهد المك كيشتا (تاريخ بداية مروى والطريقة التي تطورت بها غير معروفين ، ولكن يبدو أنها كانت في ايدي حكام كوش منذ عهد الملك كيشتا (تاركت مركز الثراء المايي المملكة الكوشية ، وهذا نسبة إلي المساحلت الشاسعة الزراعية والرعوية ، وكان لا بد لمروى بحكم موقعها أنها كانت تنع يدها علي المنتجلت الإفريقية والتي كان يحتاج إليها قدماء المصريين منذ عهد المملكة القديمة أو قبلها ، وكانت تك المنتجلت متمثلة في العلج وسن الفيل والصمغ والروائح والخشب وريش النعام بالإضافة إلي العبيد . (عثمان عبد للله السمحوني، بدون تاريخ. ص 19) .

تابع الدكتور رايزنر ملسبيرو وشيوفر في استنتاجهما بل المنطقة الواقعة في مدخل نهر عطبرة والنيل الأزرق منطقة يتوفر فيها معمن الذهب بالإضافة إلي أهميتها الرعوية ، وموقع مروى الاستراتيجي جعل منها بقعة ذلت أهمية بين مصر والبحر الأبيض المتوسط في الشمل وبين إفريقيا في الجنوب ، فالطرق المائي على النيل والطرق الصحراوي عبر بيوضة كانا أهم الطرق التجارية المؤدية إلي مناجم الذهب في الصحراء الشرقية والي السوم في الحبشة والي البحر الأحمر ، وربما عبر البطانة إلي المناطق المنتجة في النيل الأزرق وكردفان والي جنوب السودان عبر النيل الأبيض . (عثمان عبد لملله السمحوفي بحون تاريخ. ص 20)

وقد تميز موقع مروى بكونه مكاناً مناسباً لترسو عنده القوارب ، أيضاً بالرغم من إن نبتة كانت ذلت موقع أجود بالنسبة للتجارة مع مصر ، فقد كانت مروى ذلت موقع مناسب للمواصلات في كل الاتجامات . (عثمان عبد للله السمحوني،بدون تاريخ. ص 20)

اختف الباحثون والعلماء في الوقت والتاريخ الذي أصبحت فيه المحينة الجنوبية مروى مقر المك والعلمة ، بمعنى مقى أصبحت مقر السلطة السيلسية على البلاد ويظهر أن ازدهار مروى كان مرتبطاً بالامتداد الجنوبي للمملكة ، فبامتداد مروى إلى أولسط السودان ظهرت مروى كأهم مركز سيلسي ، فقد أوضح النقل العظيم للمك - أمان -نيقي - يكري ولوحتي هيرسيوتيف ونستا سن (وثلاثتهم من ملوك العهد النبتي الأخير ) ـ إن مروى كانت مقر ملوك كوش في تك الفترة ، ونعلم من نقل المك نيقي ـ يركي أن المك الذي سبقه وهو لتخمقي قد توفي في قصر مروى وهذا القول أو النص من الدلالة القاطعة أن مروى هي العلمة (عثمان عبد للله السحوفي، بدون تاريخ .ص 22) .

لم يصل هيرودوت مروى إثناء تجواله في العالم القديم ؛ غير أنه وصلى إلى أسول واستقى معلوماته عن بلاد المرويين من هناك ، وتضمن ما أورده وصف الطريق إليها وأطماع الفوس فيها كما ذكر أنها علممة الإثيوبيين السود ، وفي المصادر المحلية جاء أول ذكر لمروى في لوح المك أمون – نوتي – يركي (435-417ق ٥م) ، ويلاحظ أن هيرودوت وهذا المك كانا معلمرين لبعضهما البعض . (عمر حاج الزاكي 2006م ص 20) ، وبعد هيرودوت خمد ذكر مروى في المصادر القديمة الخارجية لما يقارب أربعة قرون حينها ذكرها دايدور المقلي ( ( 60 diodorus-siculu قلم على إبطالها لاحقا ، ثم الثالث عن عادلت وتقاليد المرويين ؛ ومن بينها عادة القتل الطقيي وهي التي عمل المك ارقاماتيس على إبطالها لاحقا ، ثم

استرابوا (Strabo ) حوالي السنة السابعة قبل الميلاد والذي كتب في كتابه ( الجغرافية ) ، وكان دقيق في الوصف الجغرافي للمدينة حيث ذكر مروى Meroe) ) بأنها جزيرة وأنها تقع قبل نهر عطبرة ، كما وصف ملتقى النيلين الأزرق والأبيض وأشار إلى حياة السكل وأنهم يعتمون على الذرة في طعلمهم ويصنعون منه شرابا محليا (مريسه) ، وأنهم قوم فقراء يتجولون بماشيتهم ، وذكر حرباً بين الرومل بقيادة الحاكم الروماني على مصر كايوس بترنوس وملكة مروى الكنداكة في 25-21 ق.م أماني شخقي صاحبة الهرم رقم 6بالجبانة الشمالية (صلاح عمر الصلاق، 2007م. ص 95) ، أما الكاتب الروماني سينكيا فقد أشار في كتابه إلى حملة أرسلت إلي السودل في عهد الإمبراطور الروماني نيرو 54-180فترة مروى في السودل لاستكشف منابع النيلي ، بجانب الكتلب إلا أن الموقع قد هجر وطواه النسيل طويلا إلى أن جاء عصر الرحالة الأوربيين ؛ الذي افتتحه جيمس بروس بزيارته للمنطقة في 1782م وبوكهارت في 1814م ، ثم كايو في 1821م ، وبلف وند في 1822م ، وهوس كنز في 1833م ، وعلي ضوء ما تركة الكتلب ثم الرحالة من بعدهم أجريت الحفريات الأثرية الأولى والتي قلدها النصاري لبس وسفى الأعوام 1840-1844 م . (صلاح عمر الصلاق، 2001م. ص 14) ، وأشار إليها باسم (جزيرة مروى ) لموقعها في منطقة يحفها نهر النيل من جهة الغرب ونهر عطيرة من جهة الشرق والشمل الشرقي حيث يلتقي النهرل ، ومن ذلك نجد المقمود أن المنطقة الواسعة المحصورة بين النهرين ويشمل ذلك مدينة مروى والضواحي المؤدية إليها أو التابعة لها ، ومنها النقعة والصورات في سهل البطانة الممتد ليشمل مدينة مروى ومواقع أثرية أخرى ، وقد ورد اسم مدينة مروى مكتوباً باللغة المروية علي ثلاثة أشكل كما كل يكتبونها المرويين أنفسهم بدوى (Bedew ) ـ مدوي (Medew )) ـ محوي Mdew))، وقد ذكرها بليني الأكبر ( pliny the elder ) في القرن الأولى الميلادي في كتابه التاريخ الطبيعي (natural history ) ، وتحمث عن الطبيعة النباتية والحيوانية لمروى ، كما أشار إلى عدة من وأشار إلى حملة بترنوس (Petronius ) بتغميل دقيق . (صلاح عمر الصادق،2007م.ص 95

وقد ظل موقع مدينة مروى الذي أشار إليه الكتاب الكلاسيكيين مجهولاً حقى مطلع القرن العشرين ، حينما قام البريطاني غارستا نج ( gars tang)الحفريات الأسلسية والعلمية بمعناها الدقيق في الفترة 1919-1914 ، (عمر حاج الزاكي,2006م. ص 22-2006) والأماكن التي قام بالتنقيب فيها هي المدينة الملكية ومعبد آمون ومعبد الشمس ومعبد الأسد ومعبد ايزيس وهيكل ابيس بالإضافة إلى المقابر غير الملكية . (صلاح عمر الصلق،2006م ص 95)

# نظام الحكم في مروب:

نظام الحكم في مملكة مروى يشبه إلى حد ما نظام الحكم في مصر ؛ نسبة للطبيعة الإلهية للمك ، ثمة ثلاثة شخصيات رئيسية تظهر مع الحقبة المروية في مشاهد المعابد والنقوش الرسمية تتمتع بمقام يساوي مقام الآلهة كوره وامرأة مسنة تحمل لقب كدكة ورجل يحمل صغة بكر ، وعندما تغيب شخصية المك أحياناً فإن الكدكة هي التي يسبق لقبها بلقب كوره ، وتذكر تقاليد التاريخ الإغريقي الروماني امرأة تحمل لقب كنداكة كخمم للإمبراطور أغسطس وتشير مراراً إلى أن مروي تحكم منذ الأزمل السحيقة من قبل نساء بهذا الاسم . (بحر الدين عركي، بحن تاريخ ص 73) .

# انهيار مروب:

كل الشواهد والنقوش والآثار تشير إلى أن الأسبلب الحقيقة التي أمت لسقوط مملكة مروبي ليست معروفة حتى الآن، وصيغت العديد من النظريات في هذا الشأن، ولكن من المرجح أن الانهيار لم يكن مفاجئاً، إذ أن هناك الكثير من الشواهد التي تتل على أنها لستمرت لفترة تتل على أن الحياة في مملكة مروبي تدهورت مما أدى إلى ضعفها، كذك هناك من الشواهد التي تتل على أنها لستمرت لفترة تناهز المأتي عام في حالة الضعف تلك، أما الانهيار التام فقد اختلف المؤرخين فيما إذا كان بولسطة الهجوم الحربي من قبل عيذانا ملك أكسوم، أم من الجيوش القلصة من جهة الغرب والتي شنتها قبائل النوبة الزاحفة من منطقة كردفان ودارفور، ولقد حسمت بعض المصادر هذا الأمر بترجيحها أن الضربة القلضية لمروبي كانت من قبل جيوش عيذانا عام 350م والتي كانت قد انهارت تماماً في ذلك التاريخ ولم تواجه الجيوش الغازية أي جيوش مروية. (سلمية بشير دفع الله، 2005م ص 512)

#### السكان:

لم تكن مملكتا مروى ونبتة مسكونتان علي وجه التأكيد من قبل شعوب متجانسة ، فكان المرويين يشكلون النخبة السيلسية والاقتصادية التي كانت تحتل المواقع الأسلسية في السلطة ، وهذا ما كانت عليه الأمور في النوبة السفال خلال القرون الثلاثة الأخيرة من حياة المملكة ، ومن ناحية أخرى تبل الآثار اللغوية التي تعود بتاريخها إلى حقبة الإمبراطورية الحديثة وحقبة

نبتة علي أن جماعات أثنية تستخدم إحدى اللغات القريبة من اللغة النوبية قد استقرت منذ زمن بعيد في الجزء الجنوبي من ولي النيل (عثمان عبد للله السمحوفي،بدون تاريخ.ص 73).

تحقل ضوص الفترة النبتية بالتقارير عن عدد من الصراعات سببتها جماعات السكل التي تعيش علي أطرف جزيرة مروى ، ويسمى اراتوستين الذي استشهد به استرابو أن سكل الأوض الواقعة جنوب مصر ـ إلي جانب الإثيوبيين الذين يسكنون علي ولي النيل العتق المتعرج ـ جماعات نوبلى الرحل ، والتروقلوديتلي ، و البليميس ، والميغابوري ، و في ض آخر نجد أن في جنوب جزيرة مروى يسكن السلمبريت الذين تقودهم لمرأة ويخضعون إلى سكن مروى ، وفي الشرق حتى البحر الأحصر في جنوب جزيرة مروى يسكن الملمبريين علي شاطئ البحر الأحصر ، والتروقلوديتلي ، وفي الغرب حتى تعرجات النيل ـ البليميس والميغابوري الخضعين الأثيوبيين علي شاطئ البحر الأحصر ، والتروقلوديتلي ، وفي الغرب حتى تعرجات النيل حيث يسكن النوبلي ـ يعيش شعب عظيم لا يخضع الأثيوبيين بل هو مستقل ومنقسم إلى عدة إمارات (عثمان عبد الله السمحوف،بدون تاريخ . ص 73)

إن السلمبريت كجزء من سكل مروى كانوا يسكنون ويعيشون في منطقة الجزيرة والنيل الأزرق والدندر والرهد حق أطرف الروصيوس، و لقد عثر علي مولد مروية في عدة أمكنة (سنار، أبو قيلي جبل موية، الكوة كوستي)، وثمة قائمة بأسماء الأماكن وضعها بيوت دوسول ونقلها بلين تبدأ علي مسافة عشرين يوم من السير نحو أعلي مروى وتصعد مع النيل الأزرق وحتى منطقة الخرطوم، وتحمي حوالي خمسة عشر موقعاً وهو ما يتوافق مع فرضيه مفادها أن هذه المنطقة من أعلي جزيرة مروى كانت مسكونة من قبل مزارعين ربما كانت مروى تمارس عليهم بصورة متقطعة نوعاً من السيطرة. (عثمان عبد للله السمحوفي،بدون تاريخ. ص 69).

يقول كارل هانز بريزة يجب اعتبار النوبلي بالمعني الواسع ؛ أقرباء هؤلاء النوبيين المشار إليهم أعلاه والذين كل لهم مكانة بين سكل المملكة ولا تثبير الضوص إلى أي صراع معهم ، وكل الطرق القاري يمس علي وجه الاحتمل أراضيهم ، وليس هناك سوى تمثالين صغيرين من البرونز عُثر عليهما في مروي ؛ يمثلان أسدين يمكن أن يسندا إلى حواهث من هذا القبيلي إذا كل صحيحاً أن النقوش باللغة المروية المنقوشة عليهما تثبير إليهما بوصفهما نوبيين ( نوبو) . (عثمان عبد لمله السحوني، بحرن تاريخ . ص 69) .

إن العلاقات مع شعبي البليميس و والميغابوري معروفة علي نحو أفضل فلأبل ينتمي إلى شعب المنطقة التي تفصل النيل عن البحر الأحمر، والتي كانت تعرفها المصادر المصرية القديمة تحت اسم الميجابي، والتي كانت تهدد النوبة السفلي ومصر العليا اعتبارا من القزن الثالث الميلادي، وكانوا يلعبون دور قطاع الطرق الرحل حق في ضوص الملوك النوبيين، ويتحمث الضب الذي شيده اللاماني في الكوة نحو 600ق. م عن حملة عسكرية ضدهم والغنيمة التي تم الحصول عليها بهذه المناسبة تمل علي عدو مرتحل، ولم يؤسر من الرجل سوى أربعة رجل، ولكن اسر كل نسائهم وكل أطفالهم وكل كنوزهم، وبعد أكثر من قرن وفي السنة الأولي من عهد أريكة المانونة ظهروا من جديد في ولدي النيل في أسفل نبتة لكنهم الجبروا علي الهرب أمام المك الذي كل يقوم برحلة التتويج في تك المنطقة، ويشير المك مارسيوف 400-350ق 0م الذي قلد معارك ضدم خلال السنة الثالثة والخاسة والسلاسة من حكمة في منطقة قسر أبريم وهذه المعارك انتهت بالتعريج القباعي عن خضوعهم له. (عثمان عبد للله السمحوف، بدون تاريخ. ص 73)

# العلاقات الخارجية لمروب:

كان للصراعات المتكررة مع الجيران المعادين دوما دوراً هاماً في تاريخ المملكة ، ففي عام 591 ق.م ظهر في النوبة السفلي جيش الفرعون المصري بسميتك الثاني وتابع السير حتى بنويس في النوبة العليا بلى وربما حتى نبتة ، ولم يشر إلي اسم خصمه الكوشي ، ونجد أن الملك النوبي ناستلسن في النوبة السفلي أيضاً كان علي ما يبدو في عراك مع خصم يمكن أن يفتوض أنه ملك مصري خلع عن العوش قبيل فتح الإسكندر المقدوني لمصر ، وفي عهد بطليموس الثاني ألحقت النوبة حتى الشلل الثاني بمصر وفي الوقت ذاته بطت حملات صيد الفيلة باصعود إلى ولي النيل ، وبهذه الحقبة يؤرخ التقليد التاريخي الأغريقي للملك المروى ارغامينير (اركاماني الأولى) . (عثمان عبد لملله السمحوني بدون تاريخ. ص 75) .

في عام 204ق م أفلتت مصر العليا من هيمنة مملكة الاجيديين ولم يتم استعادتها إلا في 185ق م و سقطت النوبة السفلي تحت ضربات مملكة كوش التي كان الملوكها اركاماني الثاني وارنجالاماني نشاطاً معمارياً في دكا وديبور وفيلا ، وفو ما كان يعبر وفي عام 204ق م كان المك اركاماني يحكم وهو الذي تبنى لقب محبوب ايزيس (بدلاً عن محبوب آمون) ، وهو ما كان يعبر

بصراحة عن مطالبته بالسيطرة على الهرم الكبير لهذه الآلهة في فيلا ، لكن الهيمنة على النوبة السفلى ظلت محل صراع شديد ، حتى إثر ضربات مملكة كوش . (عثمان عبد للله السمحوني ،بدون تاريخ ص 75) .

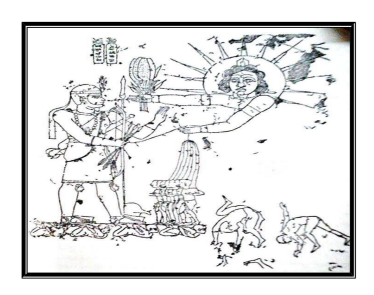
وفي عام 24 ق.م استولى جيش أثيوبي بصورة مفاجأة على المعن الواقعة على الحدود مثل فيللا والفانتين وأسول ، ووفي عام 24 ق.م الدوماني ج نيرونيوس بحملته التأديبية تمت مزيمة الأثيوبيين على يد يسيلكيس ، واستولى الأخير على قلعة بقيادة الكنداكة التي لم يشر إلى أسمها في الصادر التاريخية الرومانية ، أما في الجانب المروي فقد افتوض ولوقت طويل وجود تقرير عن هذه الحرب على ضب شيدته الكنداكة أماني ريناس والبكر اكينيدا ؛ لكنه تم التخلي عن هذه الفرضية اليوم وثمة فرضية أخرى مفادها إن خليفة أماني ريناس الكنداكة أماني شاخيتو كانت خصم الرومان (عثمان عبد للله السمحوني، بدون تاريخ ص 73)

في عام 21 ق.م تم الاتفاق على سلام رافقه اقتسام المصالح في النوبة السفلى ، فالمنطقة المصتدة من موديكاشوينوس حقى محركا صارت تحت السيطرة الرومانية ، والمناطق أعلاه تركت لمروي ، وهكذا عرفت المنطقتان بعد اقتسامهما على هذا النحو بسرعة ازدهار لم تعرفاه منذ زمن بعيد ، وقد كان الجزء المروي تحت حكم نواب المك ونخبة مرتبطة ارتباط وثيق بالبلاط ربما أمكننا أن نرى كثافة العلاقات مع روما ؛ فنلا عن ذلك في لقب مندوب روما الذي كان يشكل في نظر كثير من الوجهاء المرويين اعترافاً فخرياً بتعاون شديد مع الإمبراطورية الرومانية ، ويعود نقل جنائزي لأحد أعضاء الأسرة الحاكمة تم نشره مؤخراً يقدم الهدايا التكريمية للقيصر ماكسيمينوس دايا (قيصر الشرق 305-313 م) ، وعزز من هذه العلاقات اشتراك المرويين في عبادة ايزيس في فيللا . (عثمان عبد للله السمحوفي،بدون تاريخ ص 74) .

#### الاقتصاد في مروب:

من المؤكد أن الاقتصاد من أهم الأضلاع التي تدعم ازدهار الفن عامة والنحت بصفة خاصة ، ويقوم هو نفسه على الأشطة الإنسانية المختلفة .

ظهرت عدة محصولات زراعية بشكل مباشر في شكل نحت غائر وبارز تظهر أهمية الذرة كمادة لحياة المرويين في نقشين أولهما في جبل قيلي ؛ حيث يصور الإله وهو يقدم حزمة من قناديل الذرة الأمير شوركريور (صورة 8)



صورة (8)

الآله وهو يقدم حزمة من قناديل الذرة للأمير شوركربور

الصدر نمملكة مروي التاريخ والحضارة ص 142

والمشهد الثاني منقوشاً على الحائط الغربي من معبد السد في النقعة ، وفيه يظهر ابيدماك وهو يقدم باقلت الذرة لأقراد المسرة المالكة . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص 143) .

كما أدخل نحاتي تك الفترة عناصر نباتية في تصميماتهم كعناصر زخرفية أشهرها أورق العنب ، ولوزات القلل وأورق النخيل ، ومعلوم أن التمر كان حق وقت قريب المحصول النقي الأسلمي في بلاد النوبيين . (عثمان عبد لمله السمحوفي، بدون تاريخ ص 74) .

كما ظهرت مجموعة من الحيوانات كمكون اقتصلي مهم وعضر ففي زخرفي احياناً يتم استخدامها بشكلها الحقيقي أو بأسلوب رمزي تجريدي ، وقد عرف المرويون تربية الخيول الأهميتها في سلاح فرسانهم الحربيين ، كما أنها تصدر إلى مصر

والشرق الأوسط، ويشهد على المنزلة العليا للحصل أنه بعد موت المك يتم التضحية بخيوله وتدفن في قطاع خلص بها في الجبانة الملكية في الكرو. (عثمل عبد لمله السمحوفي،بدون تاريخ ص 74).

كما كل يربي المرويين الأبقار والخلّ والماعز، ويبدو أن المائدة المروية كانت غنية باللحوم؛ وجاء تأكيد ذلك في ض الرسالة التي حملها الملك المروي لرسل قمبيز لبلادهم وكف أنه ربط بين طول أعمار رعاياه في شربهم اللبن وأكلهم اللحم، أيضاً مارس المرويين صيد الحيوانات البرية مثل الغزلان، ولم تخلوا آثار المرويين من رسومات لمشاهد صيد البر، ووجمت الكثير من الهياكل العظمية للأسماك في بلاد المرويين.

كانت الصناعة رافداً مهماً لعناصر النحت بشقيه البارز والغائر ، وصناعة الفخار من أبرز الصناعات وأبقاها آثاراً ، وتعممت أنواع الفخار المروي ، كما تعرضت صناعته للمؤثرات الخارجية وأمكن تصنيفه إلى نوعين :

1- يدوي تصنعه النساء ، ويشمل الجرار الكبيرة التي ظلت تحافظ على شكلها منذ العصور الحجرية وحتى وقتنا الحاضر .

2- والنوع الآخر الذي تم تشكيله بعجلة الفخار وكل يصنعه الرجل ، ونجد أن فخار النوبة السفلى في القرن الأول بعد الميلاد أصبح أجمل فخار زمانه ، حيث زين بمشاهد الحيوانات المختلفة والأشكل البشرية والهندسية (صورة 9)



#### خوف من مروى المصدر: النوبة مماك النيل في السودان ص 228

كما عرف المروبين تقنية التحكم في درجة الحرارة واستخدامها الأمثل في صناعة الفخار ، وظلت تك المهارة رصيداً لهم عندما شرعوا في استخراج الحديد من الصخور ، وقد تم العثور على أفرل صناعة الفخار في مواقع بين كرمة ومروي ، أما الزجاج فكل الدلائل تشير إلى أنه كل يستورد من مصر . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص 143) .

كذاك عرف المرويين صناعة النسيج ، وأن منسوجاتهم كانت المغتلة لدى الكهنة المصريين ، ولقد عثر على بعض الأدولت مثل المناول المصنوعة من العظام والإبر (جمع إبرة) مما يبل على ممارسة النسيج في مساكنهم . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص 143) .

كذك أتقن المرويين التعدين وصناعة الحديد ، وكانت تقنية الحديد في مملكة مروي أحدث تقنية موجودة في العالم المعرف آنذاك ، حيث نقلت العالم من البرونز إلى الحديد . (سامية بشير دفع للله،2005م ص 235) . وكانت التقنية المستخدمة هي تقنية التسخين والطرق ، ويبل على ذك بقايا الأقران التي كانت عبارة عن خبث الحديد التي وجمت في نبتة ، الكوة وأرقو ، والتي عثر عليها في حفريات شيفي في مدينة مروي في عام 1969-1975م ، وكانت تعوف مروي ببرمنجهام أفريقيا ، وتأكد ذك بوجود أكوام خبث الحديد الهائلة في الأطرف الشرقية من مدينة مروي العلممة ، ووجود أفران الصهر في المنطقة المناعية من المدينة ، إن المرويين كانوا ينتجون الحديد في بلادهم ولم يقتصر على العلممة الملكية ؛ حيث الأثرار البارزة للنفايات ، وإنما انتشرت مراكز صهر الحديد من أقمى شمل حدود المملكة وحقى جبل موية في النيل الأزرق ، وفي جبل حرازة في كردفان ومناطق أخرى ، وأقدم أثر للحديد عند المرويين وجد في هرم تهارقو وهو عبارة عن رئس حربة ملبسة بالنعب لقيمتها العالية عندهم ، وأقدم دليل على إنتاج الحديد عندهم يعود لصالع القرن الخامس قبل الميلاد ، وطاوا ينتجونه بين الغرس الميلادي ، ومما ساعدهم وفرة الخام في صخور بلادهم والأخشلب التي تصمم بالطاقة .

صنع المروبين أنمط متنوعة من الأدولت أبرزها الأسلحة ، السهام ، الحراب ، الغؤوس ، السكاكين ، الألات الزراعية ، المعارف وللزينة صنعوا الخلاخل والأساور والأقراط ، كذك صنعوا معدلت الاستعمل اليوس كالملاعق الصغيرة

والمقمل الكبيرة ، والأزاميل ، أدول الجراحة وكثيراً من المعدل التي تحلك بسب طبيعة التربة والطبيعة . (عمر حاج الزاكي،2006م ص 150) .

ازدهرت التجارة بنوعيها الداخلي والخارجي ، وهي تتكون من الأدولت المنزلية والمستخدمة في الشلط اليومي وهي تصنع محلياً .

كانت مروى تصر الذهب، العلج، الأبنوس، الأقيل، الخيول وشيء من الحبوب لمصر وما وراءها، وقد وجمت كميلت من العلج والأبنوس في مخازن قمر ود بانقا ومعبد صنم أبو دوم، ويبدو أن تجميعها كان بغوض التصدير، أما الأقيل فقد كانت تصر إلى البطالمة في مصر بعد ترويضها في مباني المصورات الصفرا. (عمر حلج الزاكي،2006م ص 152)، كما أن مروى كانت تستورد المجوهرات، الصنوعات الذهبية كالحلي والبرونزيات، والأواني المعدنية والزجلجية و التحف التي كان مصدرها الأصلي روما، وقد عثر على نمانج منها في مقابر مروى و النوبة السفلى، أيضاً استورمت مروى الموبيليا الفاخرة والأقصةة والجلديات وختب المنوبر من لبنان والدليل استخدام ذلك الختب في السقف بأهرامات مروى، حيث وجد أكثرها في جبانلت النوبة السفلى يمولون مشروعات الإنتاج في جبانلت النوبة السفلى يمولون مشروعات الإنتاج في جبانلت النوبة السفلى يمولون مشروعات الإنتاج مدد البضائع (Adams،1981.15.p)، أيضاً انتج المرويون آنية زجلجية صنعت في السودان استخدموا سبائك زجلج مستوردة، وآنية فخار مصري كانت تحتوي أنواع من النبيذ الفاخر وزيت الزيتون والعسل وانتشرت هذه الآنية حتى ود بانقا جنوباً

### الشعائر والطقوس الدينية في مروس:

كل المرويين وثنيين آمنوا بتعدد الآلهة ، وذلك لاعتقادهم بأن وراء كل ظاهرة من الظواهر الطبيعية إله يتولى أمرها ، وتطورت وثنيتهم لتصبح لها مؤسسات دينية ذلت نفوذ كبير على الحياة العامة والحياة السياسية ، وضمت المشاهد المصورة على جدرل معابد المرويين صور العديد من الآلهة التي عرفت في مصر ، ولم يكن تصويرهم على جدرل المعابد سوى تعبير على النط المصري في تزيين المعابد بشتى الآلهة بجانب الإله الرئيسي للمعبد . (عمر حاج الزاكي،2006م مى 120) . كان

الإله الرئيسي المعبود في مروي هو الإله آمون ، والذي تعدمت أسماؤه وأشكاله المختلفة حتى بات من اليسير في كثير من الأحيل التعرف على إله كل جهة حتى ولو لم يرافق شكل الإله ض يضم لسمه . (عصر حاج الزاكي،1983م ص 23) .

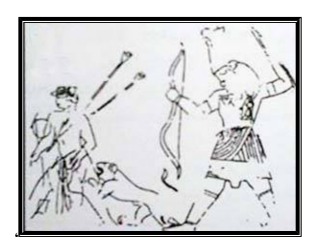
كل الآمون كثير من الصغلت التي ألحقها المرويون في معبودهم الأول ، ومن بينها آمون معطي الملكية ، ولم تخلو لوحة من لوحات تتويج ملوك مروي من نصوص تؤكد شرعية تولي كل واحد منهم للعرش ، وهو ما عبرت عنه لوحة المك بعانخي الذي خاطبه فيها الإله آمون أنا الذي يعطي المك لمن أشاء وفي قول بعانخي آمون نبتة جعلفي حاكماً على كل الأوض . (عمر حاج الزاكي، 1983م ص 29) .

تعدمت المعابد الآمونية وانتشرت في سائر أرجا المملكة ، وتنم هذه المعابد أفخم المعابد عمراناً وأكثرها أهمية ، وهي معبد البركل ، ومعبدي تهارقا في الكوة وصنم أبو دوم ، ومعبده في أرقو والمعبد الكبير في مروي ، ولم يقتصر دور هذه الصروح على إضفاء الإجلال المعملي على المعبد فحسب وإنما نقتت على واجهتي صرح المعبد مشاهد ضخمة جعلت منها لوحة كبيرة تستوف بجلالها الزائر ، وكانت الجدران الداخلية لهذه الأبهاء (جمع بهو) مزينة بمختلف المشاهد وإن ذهب الكثير منها نتيجة العمار الذي أصابها ، فإن ما تبقى منها مثلاً على جدران معبدي تهارقا في الكوة وصنم يشير إلى أن المشاهد كانت منقوشة ضمن مناظر احتفالية ومناظر أخرى ترمز إلى قوة الملك وبعثمه بالأعداء والأسرى ، وتعتبر هذه الأبهاء مستودعاً للوحلت الملوك وتماثيلهم ، كما يستثل مما بقي على جدران معبدي تهارقا في الكوة وصنم المشاهد الاحتفالية المبهجة وأبرزها مشهد جوقة المعبد الدينية التي ضمت عازفين مزودين بمختلف الألات الموسيقية مع مشدين يرددون التراتيلي الدينية . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص 88) .

بدأ يذكر اسم الإلهة وش "ايزيس" في بداية معظم لوحات القرابين في الفترة المروية الأخيرة 50-350م، وهي فترة ازدهار عبادة الإلهة ايزيس في الدولة الرومانية ومصر البطلمية، فنجد أن الشعوب المروية تقس هذه الإلهة وذلك بالحج إلى معبدها في فيللا ؛ كما يظهر ذلك في نقش آثار أقدامهم على حجارتها جرياً كما هي عادة الحجاج الآخرين . (عمر حاج الزاكي، 1983م ص 129) .

كذك عبمت الإلهة موت سيدة السماء في مروي ، ويظهر ذلك في نقص على إفريز بوابة قلعة المعبد الصخوي في البركل ، وكذلك في معبد آمون نقثت صورة موت محمولة مثل الإله آمون في موكب مقدس ، والمشهد يرمز الإخراجها في موكب يطف بها خارج المعبد . (عمر حاج الزاكي، 1983م ص 132) .

لم تكن كل الآلهة التي شاركت الإله آمون في عقائد المرويين من أصل مصري ، وإنما هنك الإله المعروف بالاسم المروى ابلاماك؛ وهو الذي رمز له بتمثل الأسد وقد حلت آثار هذا الإله علي مشاركته المؤكدة للإله أمون في العقائد و الشعائر الدينية المروية . (عمر حاج الذاكي 1983ص 132- 133) ، و كان ابلاماك من آلهة الخلق والحرب ويستمل علي ذلك من الصفات التي ألحقت به ومن تصويره مرات عديدة الأداتي الحرب ، القوس ، السهم (صورة 10)



صورة (10)

الاله ابيدماك من آلهة الخلق والحرب المصدر:

#### KUSH, VOLUME III THE ROYAL CEMETERIES OF

وتوحي المشاهد المصورة وتجسيده في التماثيل وهو يقطع رؤوس الأشقياء ، وتظهر المشاهد المصورة علي جدران معبدي النقعة والمصورات التي تعتبر أفضل نموذجين لمعابد الأسد التي يظهر فيها الإله ابلدماك ، ونجد في معبد النقعة الجدران الثلاثة وبرج الواجهة ما زالا قائمين ، وإن فقد سقف المعبد فان النقوشات البارزة والغائرة ما زالت واضحة ومعبرة ، والمعبد عبارة

عن حجرة واحدة شيدها المك نتكامني وزوجته أماني تورى في نهاية القرن الأبل قبل الميلاد أو بداية القرن الأبل الميلاي، وقد بقي لهما نقشل كل واحد منهما علي جانب من برج الواجهة وهما يدمران الأسرى والأعداء ، ويشاهد على جدران المعبد صور ابلدماك وهو يتقدم صف الآلهة ويقدم للمك الزائر تاجه وصولجانه مثل ما يفعل آمون في معابده ، ويبدو من ما تبقي من آثاره إنه كان منافساً للإله آمون في الفترتين المرويتين الأخيرتين (591 ق 60-350) ، برغم أن الشواهد الأخيرة ظلت تؤكد أن الإلهين كانا شريكين غير متنافرين . (عمر حاج الذاكي 1983ص 134) .

ارتبطت المنحوتات في تلك الفترة بالطقوس الدينية والسلطة ، والمناسبة الوحيدة المعروفة التي أخبرت عنها اللوحات الملكية وجسدتها مصورات المعابد واشترك فيها الملوك والكهنة هي شعيرة (إخراج الإله) من معبده في موكب ديني مهيب حسب التقاليد المتبعة في (طيبه). (عمر حاج الذاكي 1983ص 99) ، ومن ما تبقي من المشهدين تنح العناصر التصميمية للوحة التي تركزت في الآتي: يظهر في مقدمة الموكب شخص المك حاملاً عما ومنتعلاً صندلاً ومرتدياً زياً احتفالياً طويلاً يتدلى منه شريطان ينتهي كل واحدِ منهما بعزبة أو أطرف مزركتية ، ومن المتدليات الأخرى يمكن تبين أجزاء من جلد الفهد وهو من أزياء الكهنة الصيرة ، ويسير خلف المك كلعن كبير يحمل شيئا طويلا ذهبت جل معالمه يعتقد انه مظله أو مروحة ، وفي معبد صنم ضلعت الحجارة التي نقثت عليها صورة المك ؛ وتظهر صورة مركب مقس زينت مقدمته ومؤخرته بأشكل صغيرة للإله آمون بينما قلمت في وسط المركب مقمورة حوت تماثيل الإله وارتكز المركب علي ز راع خشبية حملتها فرقة من سبعة كهنة وسبعة آخرون في مؤخرتها ، وكل كل واحد من هؤلاء الكهنة حليق الرأس ومتدثر بثوب من الكتال في حول جسده وربط علي احد الكتفين بينما لم يغط الثوب الكف والذراع الأخرى ، وقد لاحظ قريف على وجه أحد الكهنة علامات تشبه شلوخ النوبيين المعاصرين، ومن المؤسف أن الحجارة التي نقثت عليها تك المناظر تركت في موقعها وتعرضت لكثير من التف لذك لم يتم التأكد من وجود الشلوخ التي أشار إليها قريف ، وعلى جانب المركب في موقع وسط بين المقتمة والمؤخرة يشاهد كلمنل آخرل يرتديل زي الكهنة المكون من الكتل وجلد الفهد، ويسند كل واحد منهما المقبورة بإحدى يديه، وفي نهاية معبد الكوة منظر لم يق له مثيل إلا في مشهد معبد صنم ، ويضم ذلك المنظر ثمانية من الموسيقيين والمرتلين وهم يحملون مختف اللَّات الموسيقية والطبل ، وينتهى الموكب بثلاثة من خدام المعبد ، ودلالت هذا المشهد في مصر الفرعونية معروفة ، وهناك ارتبط ـ إخراج الإله بتك الصورة ـ بعيد الإله المعرف بعيد (أبيت ) ، لم يثبت أن المروبين كانوا يسلكون هذا السلوك في غير

تك المناسبة ، وإن إخراج الإله على النحو المشار إليه ارتبط في النصوص المروية بمناسبات الملوك فقط ، ومن ناحية أخرى إن مشهد إخراج الإله المحمل على المركب المقدس أصبح من بين مناظر مقاصير الأهرامات .

وبرغم انتشار المعابد في جميع أنحاء مملكة مروبي ؛ مما يل على أنهم كانوا يبلشرون عبادات منتظمة يومية أو موسمية ؛ إلا أنه لم تبقى أدلة ملموسة على نوع الشعائر التي كان يقيمها الملوك والأفراد .

# الفن والعمارة في مروب:

بالرغم من صلة الفن المروى بسابقة المصرى خلصة في مجل العقائد الدينية ، إلا انه خلال القرن الثالث قبل الميلاد أبدى محاولات واضحة للتحرير من اسر الغن المصري ، وذلك عن طرق ابتكار أساليب خلمة به تعبر عن الذاتية والشخصية المروية السودانية ، حيث اظهر الفنل المروى أصالته وعكس قدراته الفنية وتفرد في أحيل كثيرة بإبداعات فنية لا يمكن أن تنسب إلي غيره . (فينيغ، 1978م ص 77) ، كما إن هذا النقل أو التأثير بفنون الآخرين لا يقدح من قدرات المرويين الفنية ؛ إذ أن ديمن التطور الحضاري الإنساف ارتكز دائماً على ما هو قائم من الحضارات السابقة له ، كما إن المقدرة على النقل في حد ذاتها مرحلة متقمه من التحضر ، وقد تميزت أعمل فنية كثيرة بتغلب الطابع المحلى المروى في الشكل والموضوع ، ومن المميزات المحلية الأفريقية في أسلوب فن النحت في الفترة المروية المتأخرة في الأشكل الرجالية ، التي تظهر الكنفين العريضين والرأس المستديرة ، كما لاحظ ( ديرك) لن أعمل الكوشيين الأولى تميزت بالواقعية وقد ظهر ذك في تمثل أبو الهول الخص بالمك تهارقا ، وظهر الطابع المحلي أيضاً في ضخلمة الصدر والعجز عند النساء ، وهو نف الأسلوب بالنسبة لصور الكنداكات المنقوشة على جدرل المعابد، ويبدو أن ذك كل يوائم الذوق المروى ويطاق مقاييس الجمل عندهم، أيضاً ظهر التأثير المحلي في أزيائهم خلصة لبلس الرأس (الطاقية) ، وتمثل الصليت في مقتمة الجبهة والحلي ، وظهر التأثير أيضاً في غيلب الكتابلت عن تماثيل آلهتهم المحلية مثل ابيدماك ، كذلك من ابرز الفنون التي عكسها المرويون وبقيت منها بقية تنصر في إجادتهم للنحت الغائر والبارز علي الحجر ، كما أن مشاهد المعابد والمقمورات الجنائزية ؛ صيغت من موضوعات دينية تكاد تكون متكررة المضامين ، والمشهد الأكثر تكراراً على نقوش جدران المعابد ؛ عادة ما يظهر الملك واقفاً بصردة أو في معيته أفراد أسرته ؛ الزوجة والأبناء في حماية الإلهة ايزيس التي تف خلفه فاردة جناحيها حماية له وهو يواجه

موكباً من الآلهة يقودهم آمون أو ابيدامك ، والغوض من هذه الصور التشكيلية غوض سحري ، حيث يعتقدون أنها تؤمّن للمتوفى حياة ثانية سعيدة . (سامية بشير دفع للله ، 2005م ص 369) ، والمشهد المتكرر أيضاً علي جدران المعابد الجنائرية الملحقة عادة بواجهة الهرم يظهر الملك المتوفى جالساً على كرسي العرش يستقبل موكباً ، و أيضاً تكرر علي جدران المباني والمصوغات الذهبية منظر الإله أو الملك الحاكم بين قدميه مجموعه من الأسرى في أوضاع مهينة (صورة 11) ؛ وهو يحسك بشعور رؤوسهم مجتمعة بإحدى يديه ويضربهم بسيف أو فلن بالأخرى



صورة 11)،

المك الحاكم بين قدميه مجموعة من الاسرى

المصدر: المرشد لأثار مروي ص 48

كما أن هناك نقل بطريقة الحفر الغائر الإله ابيدماك علي جدران معبي النقعة والصورات برأس أسد وجسم إنسان وهو يقود صفاً من الآلهة بينهم آمون وحورس وايزيس ؛ وهم يستقبلون المك وأفراد من أسرته وهم يتقربون لهذه الآلهة التي تباركهم ، وفي النقعة ثلاثة مشاهد ؛ الأول نحت بارز يُظهر المك نتكامني في ناحية وزوجته الكنداكة أماني تورى في الناحية الأخرى ، ثم نحت بارز آخر لابيدماك برأس أسد يضع على رأسه تاجه المعروف وجسمه في شكل ثعبان ينبت من زهرة اللوتس ، والمشهد الثاني علي الجدارين الشمالي والجنوبي للمعبد يُظهران المك نتكامني والملكة الكنداكة أماني تورى وابنهما ارخنخير

يتعبدون في مواجهة صف من الآلهة يقودها ابيدماك؛ الذي يظهر في نحت بارز بثلاثة أوجه مستقلة ومتداخلة ، كما تبرز أربعة لخرع بشرية ، وقد أراد الفنان المروى من ذلك أن يبرز قدرات هذا المعبود علي التعلمل مع جهات مختلفة في ذلت الوقت . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص 80)

إن الزخارف المنقوشة على جدران المعابد والأهرامات ؛ والتي تشكلت بالنحت البارز والغائر الذي اتخذ فيها الفنان المروى طريقة تقديم المساحة الكلية إلى عدد من الخانلت المستطيلة (registers) يحدد عددها ارتفاع الحائط ، وقد اتبع المرويين كل التقاليد المصرية المتبعة في النحت المسطح فيما يتعلق بالنسب والمقلسات والوضعية (pose) ، وظللت هذه التقاليد مرعية طول العصور الفرعونية ، ويفتوض أن يملأ الفنان كل مستطيل بمناظر منفعلة ، والتي تبدأ بعد تحديد المستطيل ، فيقوم الفنان بتقديمه إلى مربعات صغيره تسمي الشبكة (grid) ، وعلي هذا السطح ترسم الخطوط العريضة للشكل المراد نحته باللون الأحمر أو الأسود ، ويلاحظ أن اغلب الأشكال المنحوتة لبشر وآلهة وبدرجة اقل الحيوان ولهذا كان المتمام بخبط النسب والوضعية للشكل الآمي .

لم يستخدم الفنل المروى المنظور ( perspective )؛ بل كانت الشخوص توضع بعضها فوق بعض ، وكانت المحجلمها تزداد بازدياد مكانة صاحبها ، فكانت صورة المك مثلاً هي الأكبر دائما . (سلمية بشير دفع للله ، 2005م. ص 197) . كانت المواضيع تبدو تقليدية يظهر فيها الإله المعبود في المعبد نفسه وهو يقدم للمك رمزاً يبل علي الملكية أو السر أو الصحة والعمر المديد ، ويقدم المك الإله هدايا وعطايا. ( سلمية بشير دفع للله ، 2005م. ص 369)

كذك من الفنون التي عكسها الفنان المروى النقر علي المعلى وغيرها من صناعة الحلي ، و قد نقى الفنان المروى علي البرونز وكثيرا ما يشار إلي السلطانية التي جاءت من القبر 187بكرنوك ؛ بجانب النقش على الفخار ، وقد استقل الفنان ـ بشكل كبير ومستمر ـ أسطح الأواني الخزفية للتعبير عن إحساسه بالجمل ، وربما للتعبير عن أحاسيس أخرى ، وقد مارس الفنان المروى العديد من الأساليب الزخرفية ، كما استخدم الأشكل النباتية ، ومن العناصر المغنلة لديه غين العنب وزهرة اللوتس وثلاثية الوريقات (trefoil) ، أيضاً استخدم الأشكل الحيوانية ، وقد أكثر من استخدام عضر التمساح والضفدع والثعبان لمنحوتاته ، و أحياناً كان يضيف البقرة والزرافة وأنواع من الطيور . كما استخدم الأشكل الهندسية والرموز ،

وأكثر من الخطوط والدوائر وبعض رموز الكتابة الهيروغليفية ، كما لستخدم بعض الزخارف ذلت الأشكل الأسطورية ، ومشاهد الأسرى المعهودة والرعي . (سلمية بشير دفع للله ، 2005م ص 372)

تعدمت أغراض النحت عند المرويين ، أهمها الغض الجنائزي ؛ الذي يهتم بتماثيل الموقى ، بجانب الغض الديني الذي يهتم بتماثيل الآلهة والملوك المقدسين . تأثر المرويين بطرز الدولة القديمة والدولة الوسطي ، وقد شمل هذا التأثير زخارف جدرل معبد آمون في الكوة ، ومن أجمل الأعمل الفنية للمرويين تك التي كانت مخبأة في مدافنهم ؛ خاصة الملكية ، وقد صنعت هذه المحفوظات غالباً من الذهب ، والذهب الصلعم بالزجاج وأخرى من الغنة و البرونز والحجارة الكريمة والخشب ، كذلك عكست النقوش المنحوتة عليها درجة عاليه من الإنقل المحلي مع تأثير هياستي . (عمر حاج الزاكي، 2006م ص

أما فيما يختص بالمعمار فقد ظهر مهندسون محليون ، وظهرت طرز جديدة يمكن أن توصف بأنها مروية ، والفنان المروى ـ سواء أكن رسلماً أو نحاتاً أو مصم مباني أو بناء ـ كن يتمتع بقرة كبيرة علي الخلق والإبداع ؛ ولديه في نفس الوقت المتعدد كبير للتأثر بالمؤثرات الخارجية وعندما يحاكي لم يكن مقلدا آلياً ؛ بل كن ينتقي ويكف ما يأخذه من الخارج لينلسب بيئته أو يزاوج بين عناصر خارجية وأخرى محلية ، فيخرج عملاً فنياً ذا شخصية مروية واضحة . (سامية بشير دفع الله ، 2005م مى 376) .

كوس المرويين جل جهدهم في إتقل العمارة الدينية والجنائزية والمعابد والمدافن والأمرامات دون غيرها ، وقد جاءت معظم آثارهم إفرازاً للمعتقدات الدينية الوثنية ، واشتركت تك المعابد في سملت معمارية متقاربة . لم يقتسر دور هذه السروح علي إضفاء الإجلال المعماري علي المعبد وحسب ؛ وإنما نحتت علي واجهتي صرح المعبد مشاهد ضخمة جعلت منها لوحة كبيرة تستوق بجلالها الزائر قبل ولوج المعبد . (عمر حاج الذاكي، 2006م ص 87) ، وقد تميزت الحضارة المروية بعدد من الأبنية ذولت الطرز المعروفة في الحضارات المعلمرة ، و تشمل الأبنية المروية والقسور الضخمة والقلاع والتحمينات والمباني العامة من أسواق واستراحات و أيضاً الحمامات والخانات والمعاصر .